
HEINZ W. DROSTE

DER LANGE ABSCHIED VON
IMMANUEL KANT

VOM ENDE DER DIKTATUR DER VERNUNFT

PEDION VERLAG



Der lange Abschied von Immanuel Kant



Über das Buch

Immanuel Kant - vermeintlicher Leuchtturm der Aufklärung, angebli-
cher Architekt der modernen Vernunft, mutmaßlicher Vordenker der 
Menschenrechte. Zum 300. Geburtstag im Jahr 2024 wurde das deut-
sche Nationaldenkmal aufwendig gefeiert. Doch was, wenn dieses 
Bild eine Illusion ist?

Heinz W. Droste wagt den frontalen Angriff auf die Mythen, die 
das Werk des Königsberger Philosophen umgeben. Mit der Präzision 
des Wissenschaftstheoretikers und dem scharfen Blick des Soziolo-
gen demontiert er das Denkgebäude Kants Stück für Stück. Er zeigt: 
Kants wahres Projekt war nicht die Befreiung des Denkens, sondern 
die Rettung des lutherischen Glaubens vor der radikalen, materialis-
tischen Aufklärung. Seine Philosophie ist kein Plädoyer für Freiheit, 
sondern die A-priori-Begründung für eine autoritäre Diktatur der Ver-
nunft, die Gehorsam über Mündigkeit stellt.

Von der fehlerhaften Kosmologie über den solipsistischen, sub-
jektzentrierten und weltabgewandten Idealismus bis hin zum rassis-
tischen Fundament seiner Anthropologie und einem 
unbarmherzigen Strafrecht: Dieses Buch enthüllt einen Denker, der 
uns heute mehr im Weg steht, als dass er uns den Weg weist. Eine 
provokante und längst überfällige Klarstellung unseres Blicks auf ei-
nen „Nationalheiligen“.

Über den Autor

Dr. Heinz W. Droste ist Soziologe, Psychologe, studierter Philosoph 
und Wissenschaftstheoretiker. Nach seiner Promotion in Düsseldorf  
war er jahrzehntelang als strategischer Kommunikationsberater im 
Auftrag internationaler Unternehmen tätig. Seine parallel verfolgten 
Forschungsschwerpunkte sind die Methodologie der Sozialwissen-
schaften und die Analyse öffentlicher Diskurse. Er erarbeitete seine 
analytischen Werkzeuge im Austausch mit führenden internationalen 
Forschern wie dem Wissenschaftsphilosophen Mario Bunge und dem 
Kognitionspsychologen Keith Stanovich. Dieses Buch ist die Summe 
seiner interdisziplinären Auseinandersetzung mit der Entstehung und 
Wirkung philosophischer Konzepte.



Heinz W. Droste

Der lange Abschied von Immanuel Kant

Vom Ende der Diktatur der Vernunft



Impressum

Droste, Heinz W.

Der Lange Abschied von Immanuel Kant

Vom Ende der Diktatur der Vernunft

Auflage 1 – 02/26

Dieses Werk ist einschließlich aller seiner Teile urheberrechtlich geschützt. 

Jede Verwertung außerhalb der engen Grenzen des Urhebergesetzes ist ohne 

Zustimmung des Verlags unzulässig und strafbar. Dies gilt insbesondere für 

Vervielfältigungen, Übersetzungen, Mikroverfilmungen und die Einspeicherung 

und die Verarbeitung in elektronischen Systemen.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 

Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über 

https://dnb.d–nb.de abrufbar.

ISBN 978-3-9822034-4-7

© Pedion Verlag Hückelhoven 2026 

Redaktion, Layout, Satz, Grafik und Produktionsleitung: 

Pedion Verlag Hückelhoven

Umschlag: Design - Pedion Verlag; 

Artwork - Gemini AI Studio auf der Basis der 

Abbildung des Kant-Gemäldes von Gottlieb Doebler

(Public domain via Wikimedia Commons: 

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Kant_gemaelde_1.jpg)



Meinem zwanzigjährigen Ich gewidmet,
dessen geordnete Notizen zu den Kantischen Deduktionen 

und vor allem
dessen jugendliche Leidenschaft für die drei Kritiken

das Fundament dieses Buches bilden.



Inhaltsübersicht

Prolog 8

Vorschau 10

Teil I:
Die Konstruktion des Mythos 17

Vom „Stein der Weisen“ zur Denkprothese
Kapitel 1  ............................................................................. 18

Der verwachsenste Begriffskrüppel
Kapitel 2  ............................................................................. 27

Die Rettung der Schöpfung
Kapitel 3  ............................................................................. 48

Teil II: 
Die Illusionen der Erkenntnis: 63

Memetik des Denkens
Kapitel 4  ............................................................................. 64

Kants Scheitern als Naturwissenschaftler und 
Gottes-Architekt (Mem 1)
Kapitel 5 .............................................................................. 75

Warum Kant die protestantische Moralität, 
nicht die Kausalität zu retteten versuchte (Mem 2)
Kapitel 6 .............................................................................. 98

Die Illusion der „kopernikanischen Wende“ (Mem 3)
Kapitel 7 ............................................................................ 110



Teil III:
Die Diktatur der Moral und des Rechts 156

Pflichtethik, lutherischer Gehorsam und Widerlegung des 
universellen Sittengebots (Mem 4)
Kapitel 8  ........................................................................... 157

Wie der „Gottes-Bias“ zu Rassismus und 
falschen Hoffnungen führt (Mem 0 Revisited)
Kapitel 9  ........................................................................... 191

Abschied von der Vernunft
Kapitel 10  ......................................................................... 219

Epilog:
Der hohe Preis des Mythos ............................................... 283

Anhang 290

Glossar .............................................................................. 291

Über den Autor .................................................................. 318

Bibliographie 325



8 | Prolog

Prolog

Es ist so bequem, unmündig zu sein. 
Vom Ende der Diktatur der Vernunft

„Es ist so bequem, unmündig zu sein. Habe ich ein Buch, das für mich 
Verstand hat, einen Seelsorger, der für mich Gewissen hat, einen Arzt, 
der für mich die Diät beurteilt usw., so brauche ich mich ja nicht selbst 
zu bemühen. Ich habe nicht nötig zu denken, wenn ich nur bezahlen 
kann; andere werden das verdrießliche Geschäft schon für mich über-
nehmen.“ (Kant, 1969, S. 1)

Mit diesen Worten geißelte Immanuel Kant im Jahr 1784 in seinem be-
rühmten Text „Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung?“ die geistige 
Trägheit seiner Zeitgenossen und rief sie dazu auf, den Mut zu fassen, 
sich ihres eigenen Verstandes zu bedienen. Doch was, wenn ausge-
rechnet Kants Werk selbst zu jenem „Buch, das für uns Verstand hat" ge-
worden ist? Was, wenn seine Philosophie längst zu einer bequemen 
„Denkprothese“ mutiert ist, die uns das „verdrießliche Geschäft“ des ei-
genständigen Nachdenkens abnimmt?

Tatsächlich: Der Königsberger Philosoph wird dreihundert Jahre 
nach seiner Geburt als „Säulenheiliger der deutschen Aufklärung“ 
verehrt. Seine drei Fragen - Was kann ich wissen? Was soll ich tun? Was 
darf ich hoffen? (Kant, 1976 - A 805 / B 833) - gelten als zeitlose Wegwei-
ser des menschlichen Intellekts. Und der Kategorische Imperativ 
prangt als vermeintlicher moralischer Kompass auf Bücherwänden 
und in Sonntagsreden. Selbst seine politische Philosophie wird als 
„Blaupause“ moderner Demokratie gepriesen.

Doch hinter diesem Ehrfurcht gebietenden Fassadenbau verbirgt 
sich verstörende Wahrheit: Was wir über Kant zu wissen glauben, hat 
mit dem, was er schrieb und dachte, oft wenig gemein. Die Kant-Ver-
ehrung unserer Zeit mutiert zu einem gigantischen kulturellen My-
thos - einem Komplex von „Memen“, Denk-Mustern oder Ideen, die 
sich wie literarische Gene über Kommunikation und Lektüre verbrei-
ten und dabei ihre ursprüngliche Bedeutung laufend aktuellen Sinn-
bedürfnissen anpassen. Gleichzeitig scheinen sich diese Meme 
hartnäckig gegen kritische Überprüfungen zur Wehr zu setzen, um so 
unsere intellektuelle Integrität zu gefährden.



9

Dieses Buch steuert dieser „Memetik“ entgegen und lädt Sie zu einer 
gefährlichen Mission ein: einer „memetischen“ Expedition durch die 
für philosophische Laien unwirtlich erscheinenden Weiten der Kant-
Mythologie. Warum gefährlich? Weil das, was Sie entdecken werden, 
Ihre Sicht auf einen historischen „Geistesarbeiter“ radikal verändern 
wird, der Ihnen im Augenblick als einer der größten Denker der 
Menschheit erscheint. Sie werden den vermeintlichen Giganten der 
Aufklärung als einen Gelehrten kennenlernen, der Demokratie für ei-
nen "Despotismus" hielt und uneingeschränkten Gehorsam gegen-
über der Obrigkeit forderte. Sie werden seinem vorgeblich 
universellen Moralgesetz auf den Grund gehen und erkennen, dass es 
tief im lutherischen Gewissensgehorsam des preußischen Untertanen 
wurzelt. Und Sie werden den Erkenntnistheoretiker als einen Metaphy-
siker entlarven, dessen Welt-Konstruktion von der modernen Wissen-
schaft endgültig widerlegt wurde.

Am Ende dieser Reise steht eine befreiende, zunächst beunruhi-
gende Erkenntnis: Es gilt, Abschied zu nehmen von der „Diktatur der 
Kantischen Vernunft“. - Doch das bedeutet für Sie keineswegs das 
Ende der Aufklärung. Denn stattdessen verspricht dieser Abschied, 
für Sie ein wahrer Startpunkt zu werden. Erst wenn wir uns - wie von 
Immanuel Kant wiederholt vehement abverlangt - von der beque-
men Unmündigkeit gegenüber heutigen und historischen philoso-
phischen Autoritäten lösen, nehmen wir endlich das „verdrießliche 
Geschäft" des eigenständigen Denkens in die eigene Hand nehmen, 
um es genussvoll zu betreiben.

Haben Sie den Mut dazu? Dann lesen Sie weiter und „schiffen“ Sie 
ein auf die „memetische“ Expeditionsreise - und lassen Sie sich über-
raschen, wohin uns der kritische „Wind“ segeln und intellektuelle „Un-
tiefen“ überwinden helfen wird.



10 | Vorschau

Vorschau

Orientierung der Leserinnen und Leser
Dieses Buch unternimmt eine kritische Expedition durch die viel-
schichtigen Mythen, die das Werk Immanuel Kants umgeben. Der in 
der Folge genutzte methodische Rahmen nutzt eine sogenannte „Me-
metik des Denkens“, die zentrale Interpretationsmuster (Meme) in ihrer 
Funktion als typische kulturelle Denkmuster untersucht, die sich oft 
hartnäckig gegen kritische Überprüfungen zur Wehr setzen. Unser Ziel 
ist der lange, notwendige Abschied von der „Diktatur der Kantischen 
Vernunft“.

Der Aufbau des Buchs - gegliedert in drei Hauptteile - leitet zu einer 
systematischen Zerlegung dieser Mythen:

Teil I: Die Konstruktion des Mythos: Öffentliche Verehrung und
literarische Demontage

Dieser Teil analysiert zunächst, wie sich Kants öffentliches Bild als „Nati-
onalheiliger“ und „Gigant der Aufklärung“ etablierte und wie sein Werk 
zu einem „konsumierbaren Kulturgut“ und einer bequemen „Denkpro-
these“ wurde, die eigene Denkanstrengungen überflüssig macht (Ka-
pitel 1).

Kapitel 2 präsentiert frühe historische Kritik an Kants Schreibstil 
und mangelnder Brillanz, etwa durch Heinrich Heine und Friedrich 
Nietzsche, der den Philosophen als „verwachsensten Begriffskrüppel“ 
und „Mandarin von Königsberg“ bezeichnete.

Abschließend entlarvt Kapitel 3 den Mythos vom „Alleszermalmer“ 
und zeigt auf, dass Kants eigentliche Agenda nicht die konsequente 
Aufklärung, sondern die konservative Rettung der Religion und traditi-
oneller Werte (Theonomie) war, um sich von radikaldemokratischen 
Aufklärern wie beispielsweise Holbach und Diderot abzugrenzen.



11

Teil II: Die Illusionen der Erkenntnis: Der solipsistische Rückfall der 
theoretischen Vernunft

Teil II wendet die memetische Methode an und prüft die erkenntnis-
theoretischen und naturwissenschaftlichen Mythen Kants auf ihre em-
pirische Haltbarkeit.

Kapitel 4 führt in die Methode ein und rahmt die Kritik anhand der 
drei berühmten Kantischen Kardinalfragen (Mem 0: Was kann ich wis-
sen? Was soll ich tun? Was darf ich hoffen?) ein.

Kapitel 5 konfrontiert den Mythos von Kant als naturwissenschaft-
lichem Genius (Mem 1) und legt Kants Bildungsmängel sowie Fehler 
in seinem Verständnis der Newtonschen Physik dar. Seine kosmologi-
sche Vision wird als Hybrid aus Physik und Theologie entlarvt.

Kapitel 6 korrigiert das weitverbreitete Narrativ des „dogmati-
schen Schlummers“ (Mem 2) und belegt anhand von Kants eigenen 
Aussagen, dass ihn nicht die Rettung der Kausalität, sondern der 
scheinbare Widerspruch von Naturkausalität und Freiheit aus seiner 
philosophischen Trägheit weckte. Sein Ziel war die Sicherung der pro-
testantischen Moralität.

Kapitel 7 analysiert die Illusion der „kopernikanischen Wende“ 
(Mem 3). Es entlarvt Kants Transzendental-Philosophie als subjektzen-
trierten, weltfernen solipsistischen Idealismus und „ptolemäischen 
Rückfall“, der die Realität zugunsten eines unbeweisbaren Moralpos-
tulats opfert. Die Unhaltbarkeit dieser Konstruktion wird abschlie-
ßend durch die moderne kognitive Neurowissenschaft belegt.

Teil III: Die Diktatur der Moral und des Rechts: Das autoritäre Erbe

Dieser Teil konfrontiert Kants praktische Philosophie mit modernen 
ethischen und politischen Anforderungen und zeigt auf, dass seine 
Morallehre auf lutherischer Gehorsamstradition basiert und sein 
Staatsrecht antidemokratisch ist.

Kapitel 8 unterzieht den Kategorischen Imperativ (Mem 4) einer 
kritischen Analyse. Es zeigt die Nähe seiner Pflichtethik zu protestanti-
schen Traditionen und präsentiert die empirische Widerlegung durch 
die empirisch abgesicherte Moralpsychologie, welche die Vernunft 
im Kantischen Sinne bei moralischen Entscheidungen als drastisch 
überschätzt kennzeichnet.



Kapitel 9 kehrt zu Mem 0 zurück und untersucht die „theologische Fal-
le“ des Kantischen „Gottes-Bias“. Die Entdeckung der theologischen 
Fundierung der Kantischen Moralphilosophie macht das rassistische 
Fundament der Anthropologie des Königsbergers transparent - für ihn 
ist der moralische Wert einer Person mit seiner „Vernunft-Kompetenz“ 
gekoppelt (Mem 0 Revisited), die laut Kant aus Zentraleuropa stam-
menden, weißen Menschen vorbehalten ist. Als säkulare Alternative 
Kants Gottes-Bias wird in diesem Kapitel unter anderem das Moral-

12 | Vorschau

Teil I: Die Konstruktion des Mythos

Kapitel Titel Themen

1 Vom Stein der Weisen 
zur Denkprothese

Kant als Mythos: Er wird 
zum konsumierbaren 
Kulturgut, das Denken 
ersetzt und als verlässli-
cher Kompass dienen 
soll - eine Analyse, wie 
Philosophie vermeint-
lich zur Lebenshilfe 
wird. 

2

Der verwachsenste
Begriffskrüppel - Nietz-
sche, Heine und der 
Mandarin von Königs-
berg

Kritik am Stil: Warum 
fehlt es Kants Schreiben 
an Brillanz? Wir entde-
cken das Muster „Erst 
Küssen, dann Schlagen“ 
und seine gescheiterte 
PR-Strategie. 

3
Die Rettung der
Schöpfung - Kants kon-
servative Agenda gegen 
die Radikalaufklärung

Der Mythos entlarvt: 
Kant als Verteidiger von 
Religion und Tradition 
gegen radikale Denker 
wie Holbach. Eine di-
daktische Einladung, 
die Geschichte der eu-
ropäischen Aufklärung 
neu zu sehen. 



Teil II: Die Illusionen der Erkenntnis

Kapitel Titel Themen

4

Memetik des Denkens - 
Der Rahmen der Kant-
Kritik und die drei Kardi-
nalfragen

Einführung in die Me-
thode: Kants Fragen 
„Was kann ich wissen? 
Was soll ich tun? Was 
darf ich hoffen?“ prü-
fend eingeordnet - ein 
Einstieg, gängige  Inter-
pretations-muster zu 
hinterfragen. 

5
Der vermeintliche Geni-
us - Kants Scheitern als 
Naturwissenschaftler 
und der Gottes-Archi-
tekt

Naturwissenschaftliche 
Fehler: Kants Bildungs-
lücken und kosmologi-
sche Vision als Mix aus 
Physik und Theologie - 
wir entdecken, warum 
Newtons Physik für 
Kant unverständlich 
blieb. 

6

Erweckung vom dogma-
tischen Schlummer - 
Warum Kant die protes-
tantische Moralität, 
nicht die Kausalität ret-
tete

Mythos des „dogmati-
schen Schlummers“ 
zerlegt: Der Weckruf 
diente der Moral, nicht 
der Wissenschaft - eine 
Auseinandersetzung 
mit sogenannten Anti-
nomien und Kants Frei-
heitsbegriff. 

7

Der ptolemäische Rück-
fall - Die Illusion der 
kopernikanischen Wen-
de

Kants solipsistischer 
Idealismus enttarnt: Er 
opfert die empirische 
Realität, um künstlich 
Raum für Moralpostula-
te zu schaffen - warum 
das Erkenntnis-Subjekt 
kein Weltproduzent im 
Kantischen Sinne sein 
kann. 



14 | Vorschau

ethos der „Allgemeinen Erklärung der Menschenrechte“ vom 10.
Dezember 1948 erläutert.

Kapitel 10 belegt Kants grundlegende Ablehnung demokrati-
scher Prinzipien. Kants Staatslehre wird als autoritäre Konstruktion 
entlarvt, die Demokratie explizit als „Despotismus“ ablehnt und das 
Widerstandsrecht selbst gegen massiven Machtmissbrauch von Re-
gierenden kategorisch verneint. Als Kronzeuge gegen Kants autoritä-
ren Einfluss auf das deutsche Rechtsbewusstsein dient in diesem 
Kapitel das vernichtende Urteil über den deutschen Idealismus von 
Fritz Bauer, der Kants Strafrechtskonzept als metaphysische Falle und 
Vergeltungsdoktrin diagnostizierte.

Fazit und Epilog

Das Buch schließt mit einer Bilanz der Opportunitätskosten des konti-
nuierlichen, unkritischen intellektuellen Replizierens von Kants Kon-
zepten. Wir zeigen auf, warum seine Philosophie modernes Denken in 
Bereichen wie der modernen Physik (etwa Relativitätstheorie, Quan-
tenmechanik), der Rationalitätsforschung und der Ethik blockiert und 
befreien durch den Aufruf zur Mündigkeit von seinen metaphysischen 
Dogmen. Der Epilog bekräftigt die Notwendigkeit einer säkularen, rati-
onalen Zukunft jenseits der „Diktatur der Vernunft“. 

Im Anhang wird die Qualifikation des Autors, Heinz W. Droste, der in 
Soziologie, Psychologie, Philosophie und Wissenschaftstheorie trai-
niert ist, bewertet.



15

Teil III: Die Diktatur der Moral und des Rechts

Kapitel Titel Themen

8

Der Kategorische Impe-
rativ - Pflichtethik, 
lutherischer Gehorsam 
und empirische Wider-
legung

Deontologie kritisiert: 
Kants Moral als protes-
tantische Tradition, wi-
derlegt durch 
Psychologie (Haidt) - 
Ethik funktioniert in der 
Realität vollständig an-
ders, als von Kant und 
Hegel konzipiert. 

9
Die theologische Falle - 
Wie der Gottes-Bias zu 
Rassismus und falschen 
Hoffnungen führt

Hoffnungspostulat als 
Rettungsmanöver: Got-
tes-Bias in Anthropolo-
gie und rassistischem 
Fundament - eine di-
daktische Reflexion 
über Universalismus. 

10

Abschied von der Ver-
nunft - Kants autoritäre 
Staatslehre und Fritz 
Bauers vernichtendes 
Urteil

Antidemokratischer 
Kant: Demokratie als 
Despotismus, Gehor-
sam und Vergeltung als 
Pflicht - Fritz Bauer ist in 
der Diskussion Zeuge 
bei der Kritik am deut-
schen  Autoritarismus. 



16



17

Teil I: Die Konstruktion des Mythos 

Öffentliche Verehrung und 
literarische Demontage



Kapitel 1

Vom „Stein der Weisen“ zur Denkprothese

Kant als Mythos und moralische Lebenshilfe

„Was du ererbt von deinen Vätern 
hast, erwirb es, um es zu besitzen.“

Hermann Cohen
(Cohen, 1885)

Der gebrochene Damm

Lange hatte ich hin- und herüberlegt, ob ich mich daran beteiligen soll: 
Immanuel Kant, der philosophische Autor, mit dessen Werken ich 

mich irgendwann intensiv beschäftigen durfte, wurde im Frühjahr 
2024 anlässlich seiner Geburt vor 300 Jahren - am 22. April 1724 - „Aufla-
gen-erheischend“ gefeiert: In der Welle von Buch-Publikationen und 
von Artikeln in deutschen Zeitungen musste im Laufe des Jahres so 
mancher klare Gedanke zum Königsberger Philosophen schier „er-
saufen“. 

Nachdem ich registrierte, wie dabei Immanuel Kant allerlei „Weit-
hergeholtes“ angedichtet wurde, etwa mit seinem spätaufkläreri-
schen Werk begänne „die Moderne“, es enthielte die wesentlichen 
Lösungen für aktuelle politische Krisen und ein gewisser Pegel-
höchststand: Seine Texte enthalten Hilfe gegen unsere Depressionen 
anlässlich schwerer Zeiten, brach für mich ein Damm.

Bevor als nächstes jemand behauptet, Kants Kritiken bekämpften 
Hämorrhoiden, Warzen oder Liebeskummer, schreibe ich geschwind 
etwas - auch wenn es nicht „leichtgewichtig“ genug ist, um oben auf 
einer Publikations-Welle zu „surfen“. 

Warum ich mich provozieren lasse? Meinem Entschluss liegt eine 
persönliche Verpflichtung zu Grunde. Zwar hatte sich im weit zurück-
liegenden Soziologie-, Psychologie- und Philosophie-Studium eher 
durch Zufall die Chance ergeben, die Argumentation in Kants Kritiken 
und seinen Deduktionen detailliert „herauszupräparieren“ und daran 
anknüpfend wissenschaftstheoretisches Know-how aufzubauen. 

18 | Teil I - Kapitel 1



Aber dieses „Kant-Wissen“ verhalf mir nacheinander zu einer gelunge-
nen Hauptseminararbeit, zu einer Magister-Arbeit, einer Dissertation, 
zu bestandenen mündlichen Prüfungen sowie zu einem insgesamt 
zügigen Studienabschluss. 

Dem Denker aus der heutigen russischen Exklave Kaliningrad bin 
ich verpflichtet, obgleich ich dem zustimmen muss, was Heinrich Hei-
ne schrieb und eine faktenbasierte Diskussion des kritischen Werks 
Kants so schwierig macht:

„Die Lebensgeschichte des Immanuel Kant ist schwer zu beschreiben. 
Denn er hatte weder Leben noch Geschichte.“ 

(Heine, 1834 - S. 259)

Am Ende sind wir alle Kantianer!

Obwohl Kants Person, wie Heine andeutet, eine gewisse „Unscheinbar-
keit“ anhaftet, ist „unser Geburtstagskind von 2024“ seit Jahrhunderten 
und vielen Jahrzehnten zu einem historischen öffentlichen „deutschen 
Intellektuellen“ stilisiert und durch kulturelle Bewertung auf eine hohe, 
eine Spitzen-Position versetzt worden. 

Bildungsbürger identifizieren sich in hierzulande mit Philosophie 
als einer gleichermaßen nationalen wie kosmopolitischen Domäne. 
Und ausgerechnet „unser Kant“ bekommt hier die beherrschende 
geistige Führungsrolle zugebilligt - alles Denken vor und nach ihm 
stehe in seinem Schatten oder sei ihm zumindest verpflichtet. 

Das hört sich übertrieben an, trifft die Sache aber dennoch: Bei-
spielsweise Heidegger schrieb ein komplettes Buch mit seiner Inter-
pretation von Details der transzendentalen Deduktion in Kants 
Vernunftkritik. (Heidegger, 1998) Hannah Arendt, deren Vorfahren aus 
der „Kant-Stadt“ Königsberg stammten, studierte die Kritik der reinen 
Vernunft, die auf dem Buchregal der Eltern stand, bereits als Jugendli-
che. Adorno las Kants erste Kritik von Jugend auf immer wieder, hielt 
eine inzwischen beim Suhrkamp-Verlag veröffentlichte Vorlesung 
über diese Kritik, bezog sich ausgiebig in seinem Hauptwerk „Negati-
ve Dialektik“ auf Kants Konzept des „intelligiblen Charakters“ (Adorno, 
1966). Adornos einstiger Assistent Habermas erwähnt Kant in seinem 
Alterswerk, einer zweibändigen „Art Geschichte der Philosophie“ (Ha-
bermas, 2019) ca. 717 mal (Hegel kommt auf 645, Marx einmal auf 264; 

19



Schelling - über den der Denker aus dem Bergischen promovierte - 
nur auf 34, aber Holbach - einer der einflussreichsten und wichtigsten 
Autoren der europäischen Aufklärung - auf ultrakurze, substanzlose 
drei Erwähnungen). Der Philosophie-Professor Herbert Schnädel-
bach - promoviert bei Adorno und habilitiert bei Habermas - hält Kant 
im philosophischen Diskurs für allgegenwärtig und den „klassischen 
Philosophen der Moderne“, dessen kritische Vernunft die Selbstbe-
schreibung moderner Kultur bis heute maßgeblich prägen. (Schnä-
delbach, 2023)

Wer Deutschland als ausgesprochene Kulturnation schätzen und  
seinen Vertretern schmeicheln möchte, kommt an Kant nicht vorbei. - 
In Wladimir Putins berühmten Rede vor dem Deutschen Bundestag 
am 25. September 2001 hieß es beispielsweise einschmeichlerisch 
und unter Beifall der Anwesenden: 

„Heute erlaube ich mir die Kühnheit, einen großen Teil meiner Anspra-
che in der Sprache von Goethe, Schiller und Kant, in der deutschen 
Sprache, zu halten.“ (Putin, 2001)

Die von Putin angesprochenen beiden bekanntesten deutschen Dich-
ter waren als Verehrer insbesondere der Kritik der Urteilskraft (Kant, 
1974) so etwas wie Kant-Schüler.

 „Öffentliche“ Philosophien tendieren dazu, öffentliche Legen-
den zu werden.

Jetzt kommen wir zu den Folgen, die solche überwältigende öffentli-
che Würdigung für die Diskussion eines philosophischen Werks und 
seines Urhebers hat. - Wie wird die Sicht auf den Autoren der betreffen-
den Philosophie verändert? - Übersteht seine Philosophie diese „über-
schäumende“ Öffentlichkeitswirkung?

Denn: Ein breites Publikum verbindet mit einer „bekannten“ Philo-
sophie die Vorstellung von einem „konsumierbaren“ Kulturgut, das 
ein schnell anwendbares Weltbild und einen „originellen“ Deutungs-
ansatz zur Betrachtung der menschlichen Existenz liefert. 
Im Einzelnen ist für die Anwendbarkeit der jeweiligen öffentlich beach-
teten Philosophie wesentlich, dass das dahintersteckende Denkkon-
zept sich in die verbreiteten Denktraditionen der betroffenen 

20 | Teil I - Kapitel 1



Bevölkerungsgruppe einfügt und in diesem Rahmen - diesem „Frame“ 
- Sinn ergibt.

Der Sinn besteht darin, durch die betreffende Philosophie Antwor-
ten bei wichtigen Problemen zu geben und in die Lage zu versetzen, 
Erklärungen für existentielle Fragen - etwa zum Ursprung der 
menschlichen Kultur, zu ethischen Begründungen umstrittenen Ver-
haltens usw. - zu liefern und Alternativen zu verbreiteten Lebenskon-
zepten zu entwerfen.

Wird die Funktionsweise einer speziellen Philosophie als Sinnver-
mittlungs-Ressource betrachtet, ergibt sich, dass es keineswegs werk-
getreue Konzepte aus den Original-Werken sind, die in der Diskussion 
des Publikums eine Rolle spielen. 

Stattdessen werden die Bezeichnungen von Philosophien, Namen 
von deren vermeintlichen Urhebern sowie ausgewählte Begriffe aus 
dem jeweiligen Werk herausgegriffen und häufig mit werkfremden 
Vorstellungen und Ideen in Verbindung gebracht. Öffentliche philo-
sophische Kulturgüter sind Bildungsinhalte, die als argumentative 
Schablonen - als „mindware“ - eingesetzt werden, um Träger für eige-
ne Gedanken und Emotionen zu werden, oder als argumentative Res-
sourcen dazu dienen, Überzeugungskraft für eigene Gedankengänge 
„auszuleihen“.

Für genau diesen Vorgang ist das Werk unseres Geburtstagskinds - 
dabei insbesondere seine Kritik der reinen Vernunft (Kant, 1976a) - ein 
anschauliches und umfassend belegtes Beispiel. 

 „Alle Erkenntnis ist unsicher!“

Für die breite Öffentlichkeit werden seit Langem aus dem verwinkelten 
Konzept der Vernunftkritik allerlei simple Botschaften abgeleitet:

getAbstract ist ein online-gestützter Dienst, der Bücher populär 
und publik macht, indem er im Auftrag von Buchverlagen zur Ver-
kaufshilfe von aktuellen Fachbüchern nach einem einheitlichen Ras-
ter „abstracts“ - Zusammenfassungen - veröffentlicht. 

Auch an „Klassikern“ wie Kants Kritiken hat sich getAbstract „ver-
sucht“ - hier findet sich eine Zusammenfassung der Kritik der reinen 
Vernunft, die mit einer Auswahl öffentlich verbreiteter Interpretatio-
nen von Kants Argumentation arbeitet. Im betreffenden „abstract“ 
wird unter anderem behauptet:

21



„Immanuel Kant hat mit der Kritik der reinen Vernunft eine Revolution 
ausgelöst. (...) Der Königsberger Philosoph untersucht die Grundlagen 
unserer Erkenntnisfähigkeit und kommt zum Schluss, dass diese be-
grenzt ist.“ (Getabstract.com, 2026)

Was ist von dieser Auslegung zu halten? - Da Kant die meiste Zeit seines 
Lebens in Königsberg gelebt hat, ist es vertretbar, ihn als „Königsber-
ger“ Philosophen zu bezeichnen. Der Rest der Deutung von getAbs-
tract - Kant wäre der Vordenker einer Art konstruktivistischer Skepsis an 
wissenschaftlicher Gewissheit sowie ein Erkenntnis-Bezweifler gewe-
sen - hat mit Kant und seinen Intentionen nichts zu tun. Ihm ging es 
stattdessen darum, auf der Basis seiner drei Kritiken die aus seiner Sicht 
für die menschliche Ethik antinomische - durch Widersprüche bewirkte 
- Verwirrtheit des Denkens rund um das unverzichtbare Konzept der 
„Freiheit des Menschen“ endgültig zu beheben. Entsprechend bringt 
Kant die Intention der Kritik der reinen Vernunft in einem Brief an Chris-
tian Garve vom 21.9.1798 auf den Punkt: 

„ (…) die Antinomie der r. V.: ‚Die Welt hat einen Anfang - sie hat keinen 
Anfang etc. bis zur vierten: Es ist Freiheit im Menschen - gegen den: es 
ist keine Freiheit, sondern alles ist Naturnotwendigkeit‘; diese war es, 
welche mich aus dem dogmatischen Schlummer zuerst aufweckte 
und zur Kritik der reinen Vernunft selbst hintrieb, um das Skandal des 
scheinbaren Widerspruchs der Vernunft mit ihr selbst zu heben.“(Kant 
und Malter, 1972, S. 779-780)

Kant ging es in der Vernunftkritik vor allem um die zweifelsfreie Absi-
cherung von Vernunft-Einsichten. Ihm ging es um „Skandal-Bekämp-
fung“ und nicht darum, durch das Sähen von Zweifel selbst wiederum 
ein Skandal-Autor zu werden.

22 | Teil I - Kapitel 1



„Naturwissenschaftliches Wissen auf ein festes Fundament 
stellen …“

Eine weitere weitverbreitete „folkloristische“ Deutung der Kritik der rei-
nen Vernunft verfolgt eine vollständig andere Richtung. So ist es popu-
lär, zu behaupten, Kants Absicht wäre es in der Vernunftkritik gewesen, 
durch das berühmte Konzept „synthetischer Sätze a priori“ naturwis-
senschaftliche Empirie und empirische Gesetze zu rechtfertigen und 
deren Geltung zweifelsfrei zu sichern. Kant-Rezipienten weisen regel-
mäßig darauf hin, dass es sich hierbei um eine Fehlinterpretation der 
Kritik handelt. (Hoppe, 1969, S. 7; Droste, 1985, S. 14)

Kant hatte stattdessen versucht, ein Modell unseres „Bewusst-
seins-Apparates“ zu entwerfen und damit die allgemeinsten „Bedin-
gungen möglicher Erfahrung“ zu diskutieren. Sein Thema sind 
Denkvorgänge, die wir heute als „Metakognitionen“ bezeichnen; die 
Kritik ist kein Physik-Buch oder gar der Entwurf einer Natur-Philoso-
phie. Die Deutung, Kant hätte in der Kritik einen Weg gesucht und ge-
funden, empirische Gesetzmäßigkeiten zu begründen und die 
Newtonsche Naturwissenschaft zu beweisen, imponiert - verfehlt 
aber Kants Intentionen und Konzepte. 

Lebenshilfe durch moralischen Kompass - Kant als Schutzpatron

Leserinnen und Lesern wird es nach den letzten beiden Absätzen auf-
grund der Nennung von Details der Kritik der reinen Vernunft unver-
meidlich „mulmig“ zu Mute. Keine Angst - im Weiteren dieses Kapitels 
wird es nicht mehr so tief in terminologische Werkdetails gehen. Wir 
wechseln dazu den Fokus und vergegenwärtigen uns, dass es angeb-
lich für „öffentliche Philosophien“ typisch ist, erfolgreich „profunde“ 
und pragmatisch anwendbare Lebenshilfe zu bieten. 

Ein prominentes Beispiel, an dem ablesbar wird, wie das konkret 
im Zusammenhang mit Kant funktioniert, ist die kurz vor dessen Tod 
erschienene Autobiografie des ehemaligen Kanzlers und Regierungs-
chefs der Bundesrepublik Deutschland Helmut Schmidt. Dem Alt-
kanzler und berühmte Kettenraucher (gemeinsam mit seiner 
langjährigen Ehefrau als „Loki und Smoky“) wurden im Lauf seines Le-
bens wegen seiner Verdienste 24 Ehrendoktorwürden beispielsweise 
der Universitäten von Oxford, von Cambridge, der Sorbonne oder der 

23



Harvard University und von der Johns Hopkins University verliehen. - 
Er ist selber offenbar ein intellektuelles „Schwergewicht“ mit Vorbild-
Charakter.

Der spätere Kanzler der Bundesrepublik war als junger Mann wäh-
rend des Dritten Reichs frühzeitig zum Wehrdienst verpflichtet und 
teilweise zur Ostfront kommandiert gewesen - eine Erfahrung, die er 
bis zum Lebensende als belastend empfand. 
Weiterer Hintergrund: Er interessierte sich für den philosophischen An-
satz des kritischen Rationalismus: Im Jahr 1980 lernte er den Philoso-
phen Karl Popper persönlich kennen, dessen „Die Feinde der offenen 
Gesellschaft“ er zuvor gelesen hatte und mit dem er bis zu dessen Tod 
im Jahr 1994 befreundet war. 

Schmidt beschreibt in seiner Autobiografie, dass er sich nach dem 
Krieg der Philosophie Kants zuwandte, um sich insbesondere in Situa-
tionen der politischen Unsicherheit neu auszurichten: 

„In dem moralischen Chaos, das die Nazis hinterlassen hatten, wurde 
mir Kant zu einem verlässlichen Kompass.“ (Schmidt, 2016)

Kants Philosophie wurde seine Lebenshilfe, indem Schmidt - wie er es 
konkret beschreibt - einige „Kantische“ Aussagen in seinem Bewusst-
sein „verankerte“. So orientierte er sich an dem Satz: „Moralisches Han-
deln muss auf Vernunft gegründet sein.“, ohne dabei für sich in 
Anspruch zu nehmen, diese - recht allgemeine - Aussage aus Textstel-
len in Kants Werk direkt abzuleiten. 

Schmidt schätzte diesen Gedanken, weil er ihm nach eigener Ein-
schätzung half, in bewegten Entscheidungssituationen innezuhalten 
und zu überlegten Handlungslösungen zu kommen.

Realistisch betrachtet ist die von Schmidt bezeugte „Anrufung“ 
von Rationalität derart allgemein, dass daran kein spezifisch Kanti-
sches Konzept erkennbar wird. Wie jeder andere hat Schmidt in Situa-
tionen der Unsicherheit über die Begründetheit seiner verschiedenen 
Entscheidungs-Möglichkeiten nachgedacht. Die Besonderheit der 
Reflexion des Altkanzlers ist, dass er eine hohe Qualität seiner Erwä-
gungen dadurch sicherzustellen versuchte, dass er sich im Moment 
der Entscheidung den „Denk-Standard“ des Königsberger Philoso-
phen vergegenwärtigte. Er gedachte Kant wie einer „überweltlichen 
Vernunftinstanz“ - so ähnlich wie sich Gläubige bekreuzigen und ei-
nem heiligen Apostel gedenken, wenn sie vor schwierigen Entschlüs-

24 | Teil I - Kapitel 1



sen stehen und sich geistlich der Zustimmung einer höheren Macht 
zu versichern suchen. Kant liefert einen Lebenskompass - ein Gedan-
ke, der Helmut Schmidt bewegte.

Kein massenmedialer „Stein der Weisen“

Diese Beispiele zeigen, wie die „Rezeption“ eines philosophischen 
Werks und ihre Verwandlung in eine „öffentliche Philosophie“ genutzt 
wird, um unterschiedlichste Dinge zu tun: 

Wie gesehen, wurde Kants Vernunftkritik genutzt, um die „trendi-
ge“ Skepsis in Bezug auf die vermeintliche Allmacht modernen Wis-
sens zum Ausdruck zu bringen. 

Genauso wird das genaue Gegenteil bezweckt, wenn behauptet 
wird, die Vernunftkritik untermauere die Gewissheit empirisch-wis-
senschaftlicher Gesetze.

Und Individuen erkennen bei Kant moralische Regeln, die ihnen 
als Verhaltens-Kompass dienen. Deutlich ist, dass kaum jemand, der 
aus Kants „öffentlicher Philosophie“ in der einen oder anderen Rich-
tung Nutzen zieht, jemals selbst in der betreffenden Kritik gelesen 
hat. 

Um die Vernunftkritik herum hat sich offenbar eine „öffentliche Le-
gende“ gebildet, die mit dem Inhalt des Originalwerks wenig gemein 
hat. Das Schicksal dieser Form der Idealisierung teilen mit großer 
Wahrscheinlichkeit viele philosophischen Werke, die allgemeine Auf-
merksamkeit erlangen. 

Philosophieren funktioniert nicht als massenmedial wirkender 
„Stein der Weisen“. Die werkgetreue Vermittlung philosophischer An-
sätze ist in der Öffentlichkeit angesichts der dafür erforderlichen ho-
hen Expertise höchst unwahrscheinlich. Was im günstigsten Fall von 
einem öffentlich gemachten philosophischen Werk übrigbleibt, ist 
ein gewisser positiver Eindruck, der bei Individuen ausgelöst wird 
und der sie motiviert, sich ernsthaft damit auseinanderzusetzen. Das 
Detailstudium kann ihnen eröffnen, was der jeweilige Autor tatsäch-
lich geschrieben hat. 

Wenn aufgrund der Geburtstags-Euphorie zum 300. Geburtstag 
viele Personen angefangen haben sollten, sich ernsthaft mit Kant zu 
beschäftigen, wäre das eine für die akademische Philosophie erfreuli-
che Wirkung ... 

25



Epilog: Der hohe Preis des Mythos 

Warum Kants Philosophie uns im Weg steht

Schlussstrich

Wir stehen am Ende einer kritischen Reise durch das Denkgebäude Im-
manuel Kants, eines Philosophen, dessen Werk traditionell allerhöchs-
te Aufmerksamkeit und Achtung genießt. 

Anlässlich seines 300. Geburtstag im Jahr 2024 breitete sich eine 
neue „Welle der Kant-Verehrung“ über ein breites Spektrum an Medien 
aus. Das in diesem Buch „veranstaltete“ Surfen auf dieser Welle und sei-
nen zahlreichen Ausläufern hat uns zu den gängigen Mythen „segeln“ 
lassen, die wir ausgiebig erkunden konnten. Diese Expedition führte 
nicht nur zur Begutachtung dieser Mythen und den in ihrem Wind-
schatten mitschwimmenden Memen, sondern vor allem zu deren De-
montage. 

Wir haben gesehen, dass Kant nicht der „Alles-zermalmende“ Revo-
lutionär der Aufklärung war, sondern ein konservativer Denker, der 
versuchte, die Dogmen des christlichen Glaubens neu zu beleben, in-
dem er diese in ein „Vernunftgewand“ kleidete. Wir haben hier die zahl-
reichen Meme - den naturwissenschaftlichen Genius, den Überwinder 
des dogmatischen Schlummers, den Urheber der kopernikanischen 
Wende, den Schöpfer eines universellen Moralgesetzes und den de-
mokratischen Vordenker - als das entlarvt, was sie sind: wirkungsvolle, 
aber irreführende Narrative.

Ziehen wir Bilanz! 
Es ist die Frage zu beantworten, warum der Abschied von diesen 

Mythen kein akademisches Gedankenspiel in akademischer Fachlite-
ratur und philosophischen Spezial-Seminaren ist, sondern eine drin-
gende Notwendigkeit mit realen Konsequenzen. Denn die unkritische 
Konservierung der Kantianischen Irrungen in unserer Kultur kommt 
uns teuer zu stehen.

283



Die Opportunitätskosten der Kant-Mythen

Die augenblicklich feste „Implementierung“ der Mythen zu Kants Werk 
in unserer Kultur hat tiefgreifende Defizite bewirkt, die bis heute nicht 
nur fortgeschrieben werden, sondern sich in ihrer Wirkung schlei-
chend steigern. Wer sich im 21. Jahrhundert am Denkhorizont eines vor 
über 300 Jahren geborenen Autoren orientiert, dessen Ausbildung auf 
die Qualifikation für eine Position als Theologe oder Lateinlehrer zuge-
schnitten war, zahlt dafür einen hohen Preis. Denn wir tragen hohe 
„Opportunitätskosten“ - Kosten, die den entgangenen Nutzen be-
zeichnen, der entsteht, weil wir uns für eine kostenträchtige - Reflexi-
onskapazität blockierende - Denk-Option entscheiden und dadurch 
auf die Nutzung besserer Lösungen verzichten. Indem wir an überhol-
ten Konzepten festhalten, verpassen wir die Chance, die Bedingungen 
unseres Handelns präzise zu erfassen, um aufgrund des bestmögli-
chen zur Verfügung stehenden Wissen für uns und unsere Mitmen-
schen optimale Resultate zu erzielen.

Wesentliche Kosten im Einzelnen: 

» Horizontverengung: Die Verehrung Kants führt zu einer unüber-
sehbaren Bildungsbeschränkung. Wir verharren im Denken des 
18. Jahrhunderts und ignorieren die revolutionären Fortschritte, 
die unser empirisches Wissen der letzten 200 Jahre erreicht hat. 
Immanuel Kants vermeintliches naturwissenschaftliches Genie ist 
eine Legende, die lediglich literarischen Intellektuellen ohne In-
teresse an den Ergebnissen empirischer Wissenschaften plausibel 
erscheinen sollte. 

» Dogmatismus statt Erkenntnis: Wer die legendären „Errungen-
schaften“ von Kants Kritik der reinen Vernunft naiv übernimmt, ak-
zeptiert die freie Erfindung „synthetisch-apriorischer 
Bedingungen“ des Wissens. Dieses Fehlkonzept zur Erklärung un-
serer Erkenntnisbedingungen diente Kant dazu, den aus unbe-
weisbaren Axiomen hergeleiteten Widerspruch zwischen 
menschlicher Willensfreiheit und einem lückenlosen materiellen 
Determinismus zu „beheben“. Wie Leserinnen und Leser oben de-
tailliert erkannten, folgt aus der Annahme der „synthetisch-aprio-
rischen Bedingungen“ ein „autistisches“ Leugnen der Existenz 
einer vom Bewusstsein des Erkennenden unabhängigen „natürli-
chen“ Welt. 

284 | Teil III - Epilog



» Blockade der Perspektive der modernen Physik: Kants Thesen 
in seiner ersten Kritik erweisen sich als massive Barriere für das 
Verständnis der modernen Physik. Aus der Perspektive der moder-
nen Physik ist Kants Vorstellung der Dimensionen von Raum und 
Zeit als apriorische, erkenntnisunabhängige und universell gülti-
ge Formen der Anschauung frei erfunden und faktisch unbegrün-
det. Die Allgemeine Relativitätstheorie Albert Einsteins hat unser 
Verständnis von Raum und Zeit fundamental revolutioniert, in-
dem sie diese nicht wie in den Kantischen Deduktionen als univer-
selle Vorbedingungen der Erfahrung postuliert, sondern als 
dynamischen Prozessen unterworfene, miteinander verwobene 
empirische Tatbestände beschreibt. Darüber hinaus widerlegt die 
Heisenbergsche Quantenmechanik die Gültigkeit von Kants Kate-
gorienlehre: An die Stelle eines Kausal-Zusammenhangs von Ur-
sache und Folge, wie von Kant auf der Basis apriorische 
Kategorien als universell gültig postuliert, treten reale „Quanten-
dinge“ - Quantons -, deren Verhaltensweisen und Mechanismen 
mit Hilfe von Kalkülen der Wahrscheinlichkeitsrechnung mit äu-
ßerster Präzision beschrieben werden. - Wer die physische Natur 
heute nach Maßgabe von Kants Deduktionen der Kategorien zu 
verstehen versucht, hat den Anschluss an die Errungenschaften 
moderner Naturwissenschaften hoffnungslos verloren.

» Solipsismus und Wissenschaftsskepsis: Kants Konzeption der 
„Dinge an sich selbst betrachtet“ als „Grenzbegriff“ hat heillose 
Verwirrung gestiftet. Diese Konzeption wird oft fälschlicherweise 
als Zweifel an unserer Fähigkeit, die „wirkliche Welt“ zu erkennen, 
oder als Zurückweisung der Erklärungskompetenz empirischer 
Wissenschaften interpretiert. Dabei wird die eigentliche Intention 
der Transzendental-Philosophie Kants übersehen: Sie etabliert mit 
einer frei erfundenen transzendentalen „Außerweltlichkeit“ einen 
radikalen Solipsismus, welcher gänzlich auf die Realität einer vom 
Menschen unabhängigen Außenwelt verzichtet und die im Be-
wusstsein des Erkenntnissubjekts realisierte „Erscheinungswelt“ 
absolut setzt. 

» Die Trennung von Geist und Erfahrungswelt: Kants dualistische 
Definition einer empirischen und einer „intelligiblen“ Welt behin-
dert bis heute ein adäquates Verständnis der Erkenntnisse aus 
den Kognitions- und Neurowissenschaften. Sie zementiert ein Un-
verständnis für die materiellen - kulturellen wie biologischen - 
Voraussetzungen unserer Denk-Fähigkeiten und blockiert damit 
die Möglichkeit, diese gezielt zu analysieren und weiterzuentwi-
ckeln.

285



» Moralische Verwirrungen: Kants Ethik ist untrennbar mit dem Glau-
ben an einen Schöpfergott und einer lutherisch-protestantischen 
Dogmatik verbunden. Diese theologische Fundierung führt zu ei-
ner inakzeptablen Diskriminierung von Menschen ohne christli-
ches Glaubensbekenntnis. Die Ethik des Königsbergers basiert auf 
einer göttlichen Schöpfung sowie  einem Prädestinationskon-
zept, das mit dem Tatbestand der natürlichen Evolution vollstän-
dig unvereinbar ist. Und Kants Pflichtethik, die blinden Gehorsam 
fordert, ist unkompatibel mit den Anforderungen demokratischer 
Gesellschaften, die auf Verantwortung, Empathie und der Abwä-
gung von Handlungskonsequenzen beruhen.

Abschied von der Diktatur der Vernunft

Angesichts dieser gravierenden Kosten wird klar: Der im zehnten Kapi-
tel geforderte „Abschied von der Diktatur der Vernunft“ ist keine Absa-
ge an Philosophie als „Wahrheits-Technologie“, sondern eine notwen-
dige Befreiung. Es ist der Abschied von einem spezifischen, metaphysi-
schen und dogmatisch-theologischen Vernunftbegriff, der droht, uns 
in die Irre zu führen, und daran hindert, das beste verfügbare Wissen 
zur Lösung unserer Probleme zum Einsatz zu bringen.

Obwohl wir im Alltag „Vernunft“ und „Rationalität“ synonym ver-
wenden, ist Kants Konzept von „Vernunft als Vermögen der Ideen“ nicht 
mit dem „empirischen Tatbestand Rationalität“ zu verwechseln: Es lie-
gen „buchstäblich“ Welten zwischen diesen beiden Konzepten:

Kants Vernunft ist der zentrale rhetorisch-literarische Begriff seiner 
metaphysischen Konzeption. Dieser entspringt dem Wunsch, eine 
transzendente, jenseitige Sphäre zu erschließen, die vermeintlich 
notwendig ist, um unsere Moral vor dem angeblich unethischen Mo-
mentum der Natur zu schützen. Moralität liegt laut Kant im „Vernunft-
Glauben“, dessen Domäne das „Noumenale“ ist - eine Außerweltlich-
keit jenseits jeder Erfahrung.

Rationalität hingegen ist eine empirisch beobachtbare und in we-
sentlichen Dimensionen messbare und trainierbare Kompetenz von Säu-
getieren.(Droste, 2022) Sie ist, wie die Kognitionspsychologie in vielen 
Details zeigt, die Fähigkeit von Hirnträgern, ihren „mentalen Motor“ 
zu steuern. Rationalität setzt die selbstkontrollierende Fähigkeit vor-
aus, typische Denkfallen wie 

286 | Teil III - Epilog



» den „kognitiven Geiz“ - die Neigung, das anstrengende Überprüfen 
der eigenen Denkroutinen aus Bequemlichkeitsgründen zu vernach-
lässigen, - oder 

» den „Myside-Bias“ - das Überschätzen der eigenen intellektuellen 
Kompetenz -

zu erkennen und zu überwinden. 

Rationalität erfordert die Aktivierung des sogenannten „reflektie-
renden Minds“, um die Tendenz zu durchbrechen, uns im Rahmen un-
seres Handelns auf unser ständig präsentes intuitives Urteilen zu ver-
lassen, und stattdessen durch anstrengende, gründliche analytische 
„Denkarbeit“ zu ersetzen. Deren Grundlage sind keine metaphysi-
schen Postulate, sondern stattdessen unsere Fähigkeit, revidierbare 
„Mindware“ zur Verbesserung unserer Urteile zu nutzen: Wissen über 
Logik, Statistik und wissenschaftliches Denken und Argumentations-
technik.

Während Kants Vernunft darauf abzielte, die Moralität in einer 
göttlichen Sphäre zu verankern, zielt die heutige Konzeption der Rati-
onalität darauf ab, die Voraussetzung kognitiver Kompetenzen zu er-
forschen, die ein 

» Überleben und Wohlergehen menschlicher Individuen 
» in einem harmonischen gesellschaftlichen Umfeld und 
» die Gewährleistung einer gesunden natürlichen Umwelt 

realisierbar machen.

Rationalität: Die entscheidende Qualifikation der Zukunft

Die Forschung der Kognitionspsychologie der letzten Jahrzehnte hat 
gezeigt, dass der Mobilisierung dieser Rationalität zukünftig zuneh-
mend Bedeutung zukommt. Denn in einer Welt, die von globalen Kri-
sen wie dem Klimawandel, Pandemien, Kriegen, und die zunehmend 
durch eine globale Flut von Desinformation geprägt ist, erweist sich 
menschliche Intelligenz als unzureichende Denkkompetenz: Wir erle-
ben täglich „Intelligenz-Katastrophen“, bei denen bisher für klug gehal-
tene Personen folgenreiche Fehlentscheidungen treffen. 

Was dringender denn je benötigt wird, ist offenbar Rationalität: die 
Fähigkeit, unsere Überzeugungen an der Realität zu messen, Argu-

287



mente sachlich zu bewerten und Entscheidungen auf der Basis der 
besten verfügbaren Wissens zu treffen. Diese Kompetenz ist nicht an-
geboren, sie wird teilweise mühsam erlernt, trainiert und kultiviert. 
Sie ist die wahrscheinlich wichtigste Qualifikation zur Bewältigung 
der Herausforderungen des 21. Jahrhunderts.

Ein Appell für die Zukunft

Gehen wir am Ende dieser Auseinandersetzung mit Kant noch einmal 
auf dessen berühmten Appell zurück: „Habe Mut, Dich Deines eigenen 
Verstandes zu bedienen.“ 

Im Lichte unserer Analyse „grunderneuern“ wir diesen Aufruf, um 
ihn aus seiner metaphysischen Verengung zu befreien und für unsere 
Zeit fruchtbar zu machen: 

Habe Mut und investiere Deine Motivation, um das bestmögliche em-
pirische Wissen zu erlangen und es zum Nutzen aller einzusetzen!

Diesen Mut aufzubringen, verspricht einen beträchtlichen Lohn: 
Wer sich der bequemen Autorität Kants entzieht, gewinnt nicht weni-
ger als die Freiheit, sein Denken aus der selbstgewählten Gefangen-
schaft eines überlieferten Schemas zu befreien. 

Der Historiker Jörg Später (Später, 2024) beschreibt anhand der Ge-
schichte der bundesdeutschen Sozialphilosophie, wie sich ganze Intel-
lektuellen-Generationen - vom Philosophieprofessor Herbert Schnä-
delbach treffend beschrieben - in einem permanenten dialektischen 
Hin‐ und Her zwischen Kant, Hegel und Marx eingerichtet haben, nur 
um am Ende doch wieder beim alten Kantischen „Koordinatensys-
tem“ zu landen. Diese „kritische“ Zirkelbewegung erweist sich rückbli-
ckend als kostspielige Stagnation: Sie bindet analytische Energie an 
die Pflege eines Traditionskanons, statt diese auf die Erschließung 
neuer empirischer und theoretischer Horizonte zu richten.

Der lange - aber schließlich doch endgültige - Abschied von Kants 
Philosophie eröffnet die Möglichkeit, sogenannte „kritische Gesell-
schaftstheorien“  aus der Pflicht zu entlassen, immer wieder einen 
fragwürdigen traditionellen Vernunftbegriff zu restaurieren. Er macht 
den Weg frei, Rationalität, Freiheit und Moral als Konzepte neu zu ent-
werfen, die sich an empirisch belastbaren Erkenntnissen orientieren 
und mit demokratischen Lebensformen kompatibel sind - und nicht 
nur im Tonfall des 18. Jahrhunderts darüber sprechen. 

288 | Teil III - Epilog



Wer diesen Schritt wagt, verabschiedet sich von der Zwangsvorstel-
lung, jeder neue theoretische Entwurf müsse sich zuerst vor einem Ka-
non klassischer deutscher Idealisten rechtfertigen; er nutzt stattdessen 
die gewonnene Unabhängigkeit, um Gesellschaftstheorie zukunfts-
tauglich umzugestalten. Der Lohn dieses Mutes besteht dann nicht in 
einem weiteren „orthodoxen“ Kommentar zu Kant, sondern in der 
Chance, Denk-Werkzeuge zu entwickeln, die den realen Problemen 
des 21. Jahrhunderts gewachsen sind.

289



Anhang

290



Glossar

A
Achtung (moralisches Gefühl)
Das Gefühl der Hochachtung vor dem moralischen Gesetz, das uns 

laut Kant zum richtigen Handeln motiviert. Anders als Angst oder 
Hoffnung soll Achtung direkt aus der Vernunft geschöpft sein, nicht 
aus äußeren Belohnungen oder Strafen. Behandelt in Kapitel 8. 

Siehe auch: Faktum der Vernunft, Kategorischer Imperativ, Triebfeder 
Sittengesetz, Pflichtethik 

Agathonismus
Agathonismus ist eine säkulare, wissenschaftsorientierte Ethik: 

Das eigene Leben genießen und zugleich anderen helfen, ein lebens-
wertes Leben zu führen. Agathonismus ist eine konsequenzialistische 
Moral, die Handlungen danach beurteilt, ob sie das Wohl von Indivi-
duen und sozialen Systemen fördern und dabei Rechte und Pflichten 
als wechselseitig verknüpft versteht. Erläutert in Kapitel 9.

Siehe auch: Bunge, Deontologie

Allgemeine Erklärung der Menschenrechte (1948)
Internationale Vereinbarung über grundlegende Menschenrech-

te. Im Buch als säkulare (nicht-religiöse) Alternative zu Kants theolo-
gisch geprägter Moral vorgestellt. Diskutiert in Kapitel 9. 

Siehe auch: Menschenrechte, säkularer Humanismus, Gottes-Bias

Analytische Urteilskraft
Kants Begriff für die Fähigkeit des Verstandes, Erfahrungsobjekte 

(z.B. „der fallende Apfel”) zu analysieren und Urteile darüber zu bilden 
( „Der Apfel ist rot”). Teil seines Erkenntnismodells. Erläutert in Kapitel 
7. Siehe auch: Kategorien, Verstand, Urteilsformen

Anthropologie (bei Kant)
Kants Lehre vom Menschen. Problematisch, weil er Menschen 

nach ihrer angeblichen „Vernunftkompetenz” hierarchisch ordnet 
und dabei rassistische Vorstellungen entwickelt - weiße Europäer ste-
hen bei ihm an der Spitze. Kritisiert in Kapitel 9. 

Siehe auch: Rassismus, Vernunftkompetenz, Gottes-Bias

291



Antinomien
Widersprüche, die entstehen, wenn versucht wird, über eingebil-

dete Dinge jenseits der Erfahrung (z.B. Willensfreiheit vs. Naturgeset-
ze) nachzudenken. Kant nutzt sie, um Raum für Moral und Freiheit zu 
schaffen. Behandelt in Kapitel 6. 

Siehe auch: Freiheit, Naturkausalität, dogmatischer Schlummer

Apperzeption, transzendentale
Kants komplizierter Ausdruck für das „Ich denke”, das alle unsere 

Gedanken begleitet und Erfahrungen zu einem einheitlichen Be-
wusstsein verbindet. Zentraler Begriff seiner Erkenntnistheorie. Erläu-
tert in Kapitel 7. 

Siehe auch: Ich denke, Kategorien, Einheit des Bewusstseins

Apprehension
Für Kant die erste Stufe des Erkennens: Sinneseindrücke werden 

zu einer zusammenhängenden Wahrnehmung gebündelt. Grund-
stein für weitere Verarbeitung im Bewusstsein. Erklärt in Kapitel 7. 

Siehe auch: Synthesis, Verstand, Rezeptivität

Aufklärung
Epoche und Programm der Befreiung des Denkens. Kants berühm-

te Definition: „Ausgang aus der selbstverschuldeten Unmündigkeit.” 
Das Buch zeigt, dass Kant mit seiner Konzeption von Aufklärung nie 
das Niveau der demokratischen Aufklärung im übrigen Westen er-
reicht. Thema im Prolog und Kapitel 1, 3. 

Siehe auch: Unmündigkeit, Radikalaufklärung, Denkprothese

Autonomie
Selbstgesetzgebung des Willens - die Fähigkeit, sich selbst morali-

sche Regeln zu geben, statt von außen gesteuert zu werden. Klingt 
nach Freiheit, bedeutet bei Kant aber Gehorsam gegenüber dem Ver-
nunftgesetz. Diskutiert in Kapitel 8. 

Siehe auch: Freiheit, Wille, Kategorischer Imperativ, Heteronomie

Autoritarismus (Kants autoritäres Erbe)
Kants politische Philosophie fordert unbedingten Gehorsam ge-

genüber der Obrigkeit und lehnt demokratische Mitbestimmung ab. 

292 | Anhang - Glossar



Sein Denken hat das deutsche Rechtsverständnis autoritär geprägt. 
Kritisiert in Kapitel 10, Teil III. 

Siehe auch: Staatslehre, Gehorsam, Widerstandsrecht, Despotismus

B
Bauer, Fritz
Jurist und Generalstaatsanwalt, der die Auschwitz-Prozesse führte. 

Kritisierte Kants Strafrechtsdenken scharf als „metaphysische Falle” 
und Vergeltungsdoktrin, die Autoritarismus fördert. Kronzeuge in Ka-
pitel 10.  

Siehe auch: Strafrecht, Vergeltungsstrafe, deutscher Idealismus, Auto-
ritarismus

Beck, Lewis White
Amerikanischer Kant-Forscher (1913-1997), dessen Kommentar zur 

„Kritik der praktischen Vernunft” im Buch als Hilfsmittel zum Verständ-
nis von Kants Moralphilosophie empfohlen wird. 

Siehe auch: Kategorischer Imperativ, Kritik der praktischen Vernunft

Begehrungsvermögen
Kants Ausdruck für unsere Wünsche, Triebe und Neigungen - also 

alles, was uns zu Handlungen antreibt, die auf Lustgewinn oder Be-
dürfnisbefriedigung zielen. Für Kant ist moralisches Handeln gerade 
dadurch gekennzeichnet, dass es unabhängig vom Begehrungsver-
mögen erfolgt. Behandelt in Kapitel 8. 

Siehe auch: Willkür, empirische praktische Vernunft, Neigungen

„Begriffskrüppel“
Von Friedrich Nietzsche verwendeter Schmähbegriff, mit dem er 

Kants „steife“ Philosophie brandmarkte. 
Siehe auch: Heine, Nietzsche, literarische Demontage

Bildungsbürgertum
Gesellschaftliche Schicht, die sich über Bildung und kulturelles 

Wissen definiert. Im Buch wird gezeigt, wie das deutsche Bildungs-
bürgertum Kant zu einem kulturellen Heiligtum stilisiert hat.

Siehe auch: Kulturnation, Kant-Mythos, öffentliche Philosophie

293



Bunge, Mario
Argentinisch-kanadischer Wissenschaftsphilosoph (1919-2020), 

der sich für eine streng wissenschaftliche, empirisch fundierte Philo-
sophie einsetzte. Sein Denken erweist sich als Gegenmodell zu Kants 
spekulativer Metaphysik und praktischen Philosophie. Erwähnt in Ka-
pitel 4, 8, 9. 

Siehe auch: Rationalitätsforschung, Wissenschaftstheorie, Agatho-
nismus

D
Deduktion (bei Kant)
Kants aufwendiges Beweisverfahren, mit dem er zeigen will, dass 

seine philosophischen Prinzipien (Kategorien, Sittengesetz) objektiv 
gültig sind. Gibt es in drei Varianten: metaphysisch, transzendental, 
subjektiv. Zentral in Kapitel 4, 7, 8. 

Siehe auch: Kategorien, Sittengesetz, Rechtfertigung

Demokratie (Kants Ablehnung)
Kant lehnte die Demokratie als Staatsform ab und bezeichnete sie so-
gar als „Despotismus” - weil in ihr angeblich alle über alle herrschen 
und so keine echte Gewaltenteilung möglich sei. Diese überraschen-
de Position wird im Buch ausführlich dargestellt und kritisiert.
Siehe auch: Despotismus, Staatslehre, Widerstandsrecht

Denkprothese
Bildlicher Ausdruck des Buches: Kant als „Buch, das für uns Ver-

stand hat” - also eine Philosophie, die uns das eigene Nachdenken 
animmt, statt es anzuregen. Die Kant-Verehrung führt dazu, dass 
Menschen sich auf seine Autorität berufen, statt selbst zu denken.

Siehe auch: Unmündigkeit, Kant als Mythos, Kulturgut

Deontologie
Fachbegriff für Pflichtethik - eine Moralphilosophie, die nicht Fol-

gen, sondern Pflichten und Regeln in den Mittelpunkt stellt. Kants Ka-
tegorischer Imperativ ist das bekannteste Beispiel. Diskutiert in Kapi-
tel 8. Siehe auch: Pflichtethik, Kategorischer Imperativ, Agathonismus, 
Konsequenzethik

294 | Anhang - Glossar



Despotismus
Willkürherrschaft. Kant bezeichnete paradoxerweise die Demo-

kratie als eine Form des Despotismus, weil in ihr angeblich die Mehr-
heit ihre Macht missbrauchen könne. Sein eigenes Staatsmodell ist 
autoritär. Kritisiert in Kapitel 10.

Siehe auch: Demokratie, Staatslehre, Autoritarismus

Diderot, Denis
Französischer Aufklärer und Enzyklopädist (1713-1784), der für eine 

radikale, religionskritische Aufklärung stand. Im Buch wird er als Ge-
genfigur zu Kant vorgestellt. Erwähnt in Kapitel 3, 6.

Siehe auch: Holbach, Radikalaufklärung, Theonomie

Diktatur der Moral
Buchtitel-Motiv: Kants Moralphilosophie ist kein Weg zur Freiheit, 

sondern eine rigide Herrschaft des Pflichtgebots über den Menschen. 
Teil III des Buches.

Siehe auch: Diktatur der Vernunft, Pflichtethik, Gehorsam

Diktatur der Vernunft
Hauptthese des Buches: Kant errichtet keine Befreiung durch Ver-

nunft, sondern eine autoritäre Herrschaft der Vernunft, die Gehorsam 
statt Mündigkeit fordert. Leitmotiv im ganzen Buch.

Siehe auch: Diktatur der Moral, Gehorsam, Unmündigkeit

Ding an sich
Eines der am meisten missverstandenen Kant-Konzepte: Das Ding 

„an sich selbst betrachtet”: Was wir erkennen, sind laut Kant Erschei-
nungen - er nennt sie phaenomena -, die durch unsere Anschauungs-
formen und Verstandesbegriffe strukturiert sind. Sie sind 
„Syntheseprodukte“ unserer Denktätigkeit, keine Abbildungen von 
Dingen außerhalb unseres Bewusstseins - also von „Dingen an sich 
selbst betrachtet“. Die Welt und ihr Inventar - alles, was uns als Dinge 
erscheinen kann -, besteht vollständig aus erscheinenden Sachver-
halten. Alles was außerhalb dieser Welt angenommen wird, ist spekul-
lativ. 

Siehe auch: transzendentaler Gegenstand X, Erscheinung, Grenzbe-
griff, phaenomena

295



Dogmatischer Schlummer
Berühmte Metapher: Kant behauptet, der Philosoph David Hume 

habe ihn aus einem „Schlummer” geweckt. Das Buch zeigt: Es ging 
Kant in diesem Zusammenhang nicht um Wissenschaft oder die Ret-
tung der Kausalität, sondern um die Rettung der Moral. Siehe Kapitel 
6 (Mem 2). 

Siehe auch: Hume, Kausalität, protestantische Moralität

E
Einbildungskraft
Vermittelndes Vermögen zwischen Sinnlichkeit und Verstand. Sie 

verbindet sinnliche Anschauungen so, dass der Verstand sie mit Kate-
gorien erfassen kann. Teil von Kants kompliziertem, frei erfundenem 
Bewusstseinsmodell. Erläutert in Kapitel 7.

Siehe auch: figürliche Synthesis, Kategorien, Anschauung

Empirischer Charakter
Die Perspektive, aus der wir eine Person laut Kants Konzeption in 

der Erfahrungswelt sehen: Ihr Handeln erscheint durch Erziehung, 
Temperament und Umstände verursacht - ohne Freiheit. Gegenstück 
zum intelligiblen Charakter. Erklärt in Kapitel 6, 8.

Siehe auch: intelligibler Charakter, Freiheit, Naturkausalität

Empirische praktische Vernunft
Die „normale”  Vernunft im Alltag: Sie hilft uns, Mittel für unsere Zie-

le zu finden ( „Wenn du X willst, tu Y”). Liefert „nur“ hypothetische Im-
perative für zielführendes Verhalten, keine absolute Moral. Behandelt 
in Kapitel 8.

Siehe auch: hypothetische Imperative, Begehrungsvermögen

Erkenntnis a priori
Wissen, das wir angeblich haben, bevor wir etwas erfahren - unab-

hängig von Sinneseindrücken. Z. B. mathematische Wahrheiten oder 
nach Kant die gemäß formalen Bedingungen unserer Sinneseindrü-
cke schematisierten Kategorien. Zentraler Begriff seiner Philosophie. 
Thema in Teil II.

Siehe auch: Kategorien, transzendental, Metaphysik

296 | Anhang - Glossar



Erkenntnistheorie
Lehre vom menschlichen Wissen: Was können wir wissen, und wie 

entsteht Erkenntnis? Von Kant wird behauptet, in der Kritik der reinen 
Vernunft eine revolutionäre Erkenntnistheorie entwickelt zu haben. 
Das Buch zeigt: Kant hat statt einer realistischen Erkenntnistheorie 
eine Theorie der Weltkonstitution durch das Subjekt entwickelt, in der 
Erscheinungen als durch Anschauungsformen und Verstandeskate-
gorien im Bewusstsein erzeugte Gebilde gelten. Die Beziehung zu ei-
ner bewusstseinsunabhängigen Außenwelt wird systematisch 
ausgeblendet wird. Behandelt in Teil II (Kapitel 4-7).

Siehe auch: Kopernikanische Wende, Kategorien, Erscheinung

Erscheinung (Phänomen)
Bei Kant nicht das Erscheinen eines Dings, sondern das Erfah-

rungsobjekt selbst, wie es durch Anschauung und Verstand konstru-
iert wird. Wir erkennen nur Erscheinungen, nie einen Bewußtseins-
unabhängigen „Gegenstand X“. Zentral in Kapitel 7. 

Siehe auch: Ding an sich, phaenomenon, Synthesis

F
Faktum der Vernunft
Kants Trick: Er behauptet, das Bewusstsein moralischer Verpflich-

tung ( „Du sollst!“) sei als direkt im Bewusstsein zugängliches Faktum 
unbezweifelbar, was beweisen soll, dass reine Vernunft praktisch wir-
ken kann. Grundlage seiner Moralphilosophie. Kritisiert in Kapitel 8.

Siehe auch: Kategorischer Imperativ, Achtung, Deduktion

Figürliche Synthesis (synthesis speciosa)
Besondere Leistung der Einbildungskraft: Sie bereitet die sinnli-

chen Eindrücke so vor, dass der Verstand sie mit seinen Kategorien er-
fassen kann. Erläutert in Kapitel 7.

Siehe auch: Einbildungskraft, Kategorien, Synthesis

297



Freiheit (bei Kant)
Zweifach: negativ = Unabhängigkeit von Naturursachen; positiv = 
Autonomie, sich selbst das Gesetz zu geben. Kant kann sie theoretisch 
nicht beweisen, behauptet sie aber „praktisch“ durch das Moralge-
setz. Zentral in Kapitel 6, 8, 9, 10.
Siehe auch: Autonomie, intelligibler Charakter, Naturkausalität

G
Gehorsam
Im Buch wird gezeigt, dass Kants Ethik trotz ihres Autonomiean-

spruchs letztlich Gehorsam fordert - Gehorsam gegenüber dem „Sit-
tengesetz”, das der Einzelne nicht hinterfragen kann. Diese Haltung 
wurzelt in der lutherischen Tradition preußischer Prägung. Themati-
siert in Kapitel 8, 10.

Siehe auch: Pflichtethik, protestantische Moralität, Theonomie

Gottes-Bias
Ausdruck des Buches für Kants versteckte theologische Grundan-

nahmen: Obwohl er als kritischer Vernunftphilosoph inszeniert wird, 
sind seine Moral- und Erkenntnistheorie von religiösen Überzeugun-
gen durchdrungen - insbesondere der Annahme, dass Gott die mora-
lische Weltordnung garantiert. Entlarvt in Kapitel 9.

Siehe auch: Theonomie, Hoffnungspostulat, Rassismus

Grundlegung zur Metaphysik der Sitten
Kants Werk von 1785, in dem er erstmals den Kategorischen Impe-

rativ ausführlich entwickelt. Vorarbeit zur Kritik der praktischen Ver-
nunft. Analysiert in Kapitel 8.

Siehe auch: Kategorischer Imperativ, Pflichtethik

298 | Anhang - Glossar



H
Haidt, Jonathan
Amerikanischer Moralpsychologe (geb. 1963), dessen empirische 

Forschung zeigt, dass moralische Urteile nicht direkt durch rationale 
Überlegung entstehen, sondern durch Intuition und Gefühl motiviert 
sind. Vernunft kommt zur Begründung von Entscheidungen nachge-
ordnet ins Spiel. Siehe Kapitel 8. 

Siehe auch: Moralpsychologie, empirische Widerlegung

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich
Deutscher Idealist, Nachfolger Kants. Spekulativer Idealist, der 

Kant zunächst dafür lobt, den Gedanken als aktiv welterzeugend zu 
begreifen, dann aber behauptet, der Begriff bzw. die Idee setze Mate-
rie und Welt als Modifikationen eines Absoluten und verwirft Kants 
angeblich „barbarisch-psychologische“ Terminologie. Seine obskure 
Lehre vom Absoluten wird mit Bertrand Russells Kritik kontrastiert, 
der Hegels System als realitätsfern charakterisiert, illustriert am peinli-
chen „Beweis“ von genau sieben Planeten kurz vor Entdeckung des 
achten. Ergänzend wird auf Hegels Strafrechtslehre verwiesen, in der 
Strafe als „Negation der Negation“ des Rechts idealisiert wird. Er-
wähnt in Kapitel 2, 8, 10. 

Siehe auch: deutscher Idealismus, Haidt, Strafrecht

Heine, Heinrich
Deutscher Dichter, der spöttisch über Kant schrieb: „Er hatte weder 

Leben noch Geschichte.” Heine kritisiert Kants Schreibweise als „grau-
en, trocknen Packpapierstil“ und wirft ihm vor, seine Philosophie in ei-
ner schwerfälligen, uneleganten Sprache vorzutragen, die Leser eher 
abschreckt als aufklärt. Zudem sieht Heine in Kant ein negatives Vor-
bild, das ganze Generationen deutscher Philosophen zu der irrigen 
Annahme verführt habe, es zeichne einen echten Denker aus, 
schlecht und unverständlich zu formulieren. Zitiert in Kapitel 1, 2.

Siehe auch: Nietzsche, literarische Demontage

299



Holbach, Paul Thiry d’ aka Baron von Holbach aka Paul-Hein-
rich Dietrich

Französisch-Deutscher Radikalaufklärer, demokratisch materialis-
tisch und religionskritisch. Kant grenzt sich von ihm ab, um Religion 
und Tradition zu retten. Kontrastfigur in Kapitel 3, 6.

Siehe auch: Radikalaufklärung, Diderot, Theonomie

Hoffnungspostulat
Kants dritte Kardinalfrage: „Was darf ich hoffen?” Antwort: auf Un-

sterblichkeit und göttliche Gerechtigkeit - wenn Du Dich brav an die 
geistigen und universellen Gebote gehalten hast. Theologisches Ret-
tungsmanöver. Analysiert in Kapitel 9.

Siehe auch: Gottes-Bias, theologische Falle, Mem 0

Hypothetische Imperative
Bedingte Handlungsregeln: „Wenn du X willst, tu Y.” Gelten nur bei 

bestimmten Zielen. Gegenteil des kategorischen (unbedingten) Im-
perativs. Erklärt in Kapitel 8.

Siehe auch: Kategorischer Imperativ, empirische praktische Vernunft

I
Ich denke
Kants Ausdruck für die transzendentale Apperzeption: Das Be-

wusstsein, das alle meine Vorstellungen begleitet und zur Einheit ver-
bindet. Grundlage der Erkenntnis. Zentral in Kapitel 7.

Siehe auch: transzendentale Apperzeption, Einheit des Bewusstseins

Idealismus (transzendental/solipsistisch)
Kants Position: Die Welt, wie wir sie kennen, ist durch unser Be-

wusstsein konstruiert. Das Buch kritisiert dies als weltfernen, subjekt-
zentrierten Rückfall. Kritisiert in Kapitel 7.

Siehe auch: Subjektzentrierung, ptolemäischer Rückfall, Solipsismus

Intelligibler Charakter
Die Seite unseres Wesens, die laut Kant außerhalb von Raum und 

Zeit liegt und daher frei ist. Aus dieser Perspektive handeln wir nicht 
gezwungen, sondern aus freier Entscheidung. Diese Annahme ist 

300 | Anhang - Glossar



hochspekulativ und empirisch nicht belegbar. Sie dient als Vorwand 
zur Begründung von Bestrafungen angesichts fehlender empirischer 
Belege. Erklärt in Kapitel 6, 8 und 10.

Siehe auch: empirischer Charakter, Freiheit, Noumenon

J
Jacobi, Friedrich Heinrich
Deutscher Philosoph (1743-1819), der Kants System scharf kritisier-

te. Sein Bild vom „zweifachen Hexenrauch”, in dem „Erscheinungen 
spuken, die nichts erscheinen lassen”, wird im Buch zitiert, um die Pro-
bleme von Kants Erkenntnistheorie zu verdeutlichen. Zitiert in Kapitel 
7. 

Siehe auch: Ding an sich, Erscheinung

K
Kant, Immanuel (Person und Mythos)
Philosoph aus Königsberg (1724-1804). Das Buch zeigt: Seine öf-

fentliche Verehrung als „Nationalheiliger” hat mit seinem tatsächli-
chen Werk oft wenig zu tun. Leben und Mythos in Prolog, Kapitel 1.

Siehe auch: Kant-Mythos, Nationalheiliger, Kulturnation

Kant-Jubiläum 2024
300. Geburtstag Kants, mit Medien-Welle und Überhöhung. Auslö-

ser für dieses Buch. Beschrieben in Prolog, Kapitel 1.
Siehe auch: Feuilleton, Kant-Welle, öffentliche Verehrung

Kant-Mythos
Die Verklärung Kants zum unangreifbaren Denk-Giganten. Kon-

struktion eines öffentlichen Bildes, das kritischer Prüfung nicht stand-
hält. Thema in Teil I (Kapitel 1-3).

Siehe auch: Denkprothese, Nationalheiliger, Meme

301



Kardinalfragen (drei)
Kants berühmte Fragen: „Was kann ich wissen? Was soll ich tun? 

Was darf ich hoffen?” - im Buch als „Mem 0” kritisch analysiert. Kapitel 
4, 9.

Siehe auch: Mem 0, Hoffnungspostulat, Vernunftkritik

Kategorien (Verstandesbegriffe)
Kants Liste grundlegender Denkformen (z.B. Kausalität, Substanz), 

mit denen der Verstand Erfahrung strukturiert. Zwölf an der Zahl, in 
vier Gruppen. Kern seiner Erkenntnistheorie. Ausführlich in Kapitel 4 
und 7.

Siehe auch: Deduktion, Verstand, Urteilsformen

Kategorischer Imperativ
Kants berühmtestes Moralgesetz: „Handle nur nach derjenigen Ma-

xime, durch die du zugleich wollen kannst, dass sie ein allgemeines Ge-
setz werde.” Das Buch erklärt die verschiedenen Formulierungs-
Versionen und zeigt, dass der Imperativ weniger universal ist, als be-
hauptet wird. Kritisch analysiert in Kapitel 8, 9, 10.

Siehe auch: Pflichtethik, Autonomie, Deontologie

Kausalität
Ursache-Wirkungs-Zusammenhang. Für Kant eine Kategorie des 

Verstandes, nicht etwas, das unabhängig von unserem Bewusstsein 
existiert. Zentrales Problem: Wie passt Handlungsfreiheit zur Natur-
kausalität? Behandelt in Kapitel 6.

Siehe auch: Naturkausalität, Freiheit, Antinomien

Kognitionspsychologie / Kognitive Neurowissenschaft
Moderne Forschung, die zeigt, wie Denken und Erkennen tatsäch-

lich funktionieren - empirisch, nicht durch Spekulation. Widerlegt 
zentrale Kant-Thesen. Gegenposition in Kapitel 7, 8, Fazit.

Siehe auch: Neurowissenschaft, Moralpsychologie, empirische Wi-
derlegung

Konsequenzethik
Moralphilosophie, die Handlungen nach ihren Folgen bewertet 

(z.B. Utilitarismus). Gegensatz zu Kants Pflichtethik bzw. Deontologie. 
Erwähnt als Kontrast in Kapitel 8.

Siehe auch: Deontologie, Pflichtethik

302 | Anhang - Glossar



Kopernikanische Wende 
„Nicht die Erkenntnis richtet sich nach den Dingen, sondern die 

Dinge nach unserer Erkenntnis.“ Das Buch entlarvt dies als „ptolemäi-
schen Rückfall”. Mem 3, Kapitel 7. 

Siehe auch: ptolemäischer Rückfall, Idealismus, Revolution der 
Denkart

Kosmologie
Kants frühe Spekulationen über den Aufbau des Weltalls. Mi-

schung aus Physik und Theologie, mit Fehlern. Zeigt seine naturwis-
senschaftlichen Grenzen. Thema in Kapitel 5.

Siehe auch: Newton, Naturwissenschaft, Gottes-Architekt

Kritik der praktischen Vernunft
Kants zweite Kritik (1788), in der er seine Moralphilosophie syste-

matisch begründet. Enthält die drei Deduktionen des Sittengesetzes. 
Analysiert in Kapitel 8.

Siehe auch: Kategorischer Imperativ, Sittengesetz, Faktum der Ver-
nunft

Kritik der reinen Vernunft
Kants erstes Hauptwerk (1781), seine vermeintliche Erkenntnisthe-

orie - Konstruktion der Transzendental-Philosophie, die behauptet, 
die Grenzen menschlichen Wissens zu bestimmen und Raum für Mo-
ral zu schaffen. Analysiert in Teil II (Kapitel 4-7).

Siehe auch: Kategorien, Kopernikanische Wende, transzendentale 
Deduktion

Kritik der Urteilskraft
Kants dritte Kritik (1790) über Ästhetik und Zweckmäßigkeit - Kants 

Versuch der aufkommenden Evolutionstheorie eine „vernünftige“ 
Prädestinantionslehre entgegenzusetzen. Von Goethe und Schiller 
geschätzt. Erwähnt in Kapitel 1, 3.

Siehe auch: Kant, Kant-Mythos

303



Kulturnation
Deutschland als Nation, die sich über Kultur und Philosophie de-

finiert - mit Kant als Zentralfigur. Hintergrund der Kant-Verehrung. 
Thema in Kapitel 1.

Siehe auch: Bildungsbürgertum, Nationalheiliger

L
Lutherische Tradition
Protestantische Gewissensethik, die Kants Pflichtmoral prägt: Ge-

horsam vor dem inneren göttlichen Gesetz. Erklärt die Strenge seiner 
Ethik. Aufgedeckt in Kapitel 8, 9.

Siehe auch: Gehorsam, protestantische Moralität, Theonomie

M
Mandarin von Königsberg
Nietzsches spöttische Bezeichnung für Kant: Ein weltfremder, bü-

rokratischer Denker. Teil der literarischen Demontage. Zitiert in Kapi-
tel 2.

Siehe auch: Nietzsche, Begriffskrüppel

Maxime
Subjektive Handlungsregel einer Person ( „Immer wenn X, tue ich 

begründetermaßen Y.“). Der Kategorische Imperativ prüft, ob eine 
Maxime verallgemeinerbar ist. Zentralbegriff der Kantischen Ethik. Er-
klärt in Kapitel 8.

Siehe auch: Kategorischer Imperativ, Universalisierung

Mem (allgemein)
Kulturelles Denkmuster, das sich wie ein „Gen” durch Kommunika-

tion verbreitet. Methodischer Grundbegriff des Buches für die Analy-
se von Kant-Interpretationen. Eingeführt in Kapitel 4.

Siehe auch: Memetik des Denkens, Kant-Mythos

304 | Anhang - Glossar



Mem 0 (Die drei Kardinalfragen)
„Was kann ich wissen? Was soll ich tun? Was darf ich hoffen?” Rah-

men von Kants Philosophie, im Buch kritisch hinterfragt. Kapitel 4, 9.
Siehe auch: Kardinalfragen, Hoffnungspostulat

Mem 1 (Naturwissenschaftliches Genie)
Der Mythos, Kant sei ein großer Physiker gewesen. Das Buch zeigt 

seine Bildungslücken und Fehler. Dekonstruiert in Kapitel 5.
Siehe auch: Newton, Kosmologie, Gottes-Architekt

Mem 2 (Dogmatischer Schlummer)
Die Erzählung, Hume habe Kant aus dem „dogmatischen Schlum-

mer” zur Wissenschaft geweckt. Falsch: Es ging um Moral, nicht Kausa-
lität. Korrigiert in Kapitel 6.

Siehe auch: Hume, protestantische Moralität, Antinomien

Mem 3 (Kopernikanische Wende)
Basiert auf einem Kant-Zitat, das Bezug nimmt auf die Astronomie 

des Kopernikus. Kant hat nie den Begriff „Kopernikanische Wende“ 
selber nicht verwendet. Das Buch zeigt: Kants Kritik der reinen Ver-
nunft ist keine Denkrevolution nach dem Muster der modernen As-
tronomie. Stattdessen ist sie im Gegenteil als „ptolemäischer Rückfall 
in Subjektzentrierung“ zu beschreiben. Kritisiert in Kapitel 7.

Siehe auch: Kopernikanische Wende, ptolemäischer Rückfall, Idealis-
mus

Mem 4 (Kategorischer Imperativ)
Das populärste Kant-Mem: sein Moralgebot. Im Buch analysiert als 

protestantische Gehorsamsethik, die heute als grundlegend empi-
risch widerlegt gilt. Kapitel 8.

Siehe auch: Kategorischer Imperativ, Pflichtethik, Haidt

Memetik des Denkens
Die Methode dieses Buches: Untersucht, wie sich philosophische 

Ideen (Meme) verbreiten, verfestigen und gegen Kritik immunisieren. 
Rahmen der Kant-Kritik. Eingeführt in Kapitel 4.

Siehe auch: Mem, Kant-Mythos, kulturelle Denkmuster

305



Menschenrechte
Universelle Rechte aller Menschen. Die Allgemeine Erklärung der 

Menschenrechte von 1948 wird als säkulare Alternative zu Kants theo-
logisch geprägter, rassistischer Anthropologie vorgestellt. Kapitel 9.

Siehe auch: Allgemeine Erklärung, säkularer Humanismus, Rassismus

Menschenwürde
Kant betont sie in der Formel vom „Zweck an sich” - aber nur für ver-

nunftbegabte (= weiße, europäische, männliche, wirtschaftlich unab-
hängige christliche sowie staatsbeamtete) Menschen. Problematisch. 
Diskutiert in Kapitel 8, 9, 10. 

Siehe auch: Zweck an sich, Rassismus, Anthropologie

Metaphysik
Lehre von den letzten Gründen und dem, was jenseits der Erfah-

rung liegt. Kant will eine „neue Metaphysik” schaffen - scheitert dabei, 
etwas „Neues“ zu entwickeln. Thema in Teil II.

Siehe auch: transzendental, a priori, neue Metaphysik

Metaphysische Deduktion
Erste Stufe von Kants Beweisverfahren: Woher stammen Kategori-

en / das Sittengesetz? Antwort: aus den logischen Urteilsformen / der 
allgemeinen Form des Gesetzes. Kapitel 7, 8.

Siehe auch: Deduktion, Kategorien, Sittengesetz

Moderne (Beginn der)
Behauptung: Mit Kant beginne die Moderne. Das Buch wider-

spricht: Kant blockiert modernes Denken eher. Kritisiert in Kapitel 1, 
Fazit.

Siehe auch: Aufklärung, Opportunitätskosten

Moralpsychologie
Empirische Forschung, wie Menschen moralisch urteilen - emotio-

nal, intuitiv, nicht rein rational. Widerlegt Kants Vernunftmoral. Ge-
genposition in Kapitel 8.

Siehe auch: Haidt, empirische Widerlegung, Kategorischer Imperativ

306 | Anhang - Glossar



N
Nationalheiliger
Kant als unantastbare Ikone der deutschen Kultur. Teil des Mythos, 

den das Buch dekonstruiert. Prolog, Kapitel 1.
Siehe auch: Kant-Mythos, Kulturnation, öffentliche Verehrung

Naturkausalität
Ursache-Wirkungs-Ketten in der Natur, die alles determinieren. 

Kants Problem: Wie passt menschliche Freiheit dazu? Seine Lösung: 
Trennung in zwei Welten. Kapitel 6.

Siehe auch: Kausalität, Freiheit, Antinomien

Naturwissenschaft (bei Kant)
Kants Verständnis der Physik Newtons ist fehlerhaft, seine kosmo-

logischen Spekulationen mischen Physik mit Theologie. Zeigt seine 
Grenzen als „Genie”. Kritisiert in Kapitel 5.

Siehe auch: Newton, Kosmologie, Mem 1

Neigungen
Menschliche Wünsche und Begierden. Für Kant moralisch minder-

wertig - Moral muss gegen sie wirken. Teil seiner rigorosen Ethik. Be-
handelt in Kapitel 8.

Siehe auch: Begehrungsvermögen, Heteronomie, Pflicht

Neurowissenschaft, kognitive
Moderne Hirnforschung, die zeigt, wie Erkennen und Denken tat-

sächlich funktionieren. Widerlegt Kants subjektiven Idealismus. Ge-
genposition in Kapitel 7, Fazit.

Siehe auch: Kognitionspsychologie, empirische Widerlegung, Solip-
sismus

Newton, Isaac
Englischer Physiker, dessen Werk Kant bewunderte, aber nicht 

richtig verstand. Kants Fehler zeigen seine naturwissenschaftlichen 
Grenzen. Thema in Kapitel 5.

Siehe auch: Naturwissenschaft, Kosmologie

307



Nietzsche, Friedrich
Philosoph und scharfer Kant-Kritiker: nannte ihn „verwachsensten 

Begriffskrüppel”. Frühe literarische Demontage des Kant-Mythos. Zi-
tiert in Kapitel 2.

Siehe auch: Heine, Mandarin von Königsberg, Begriffskrüppel

Noumenon
Kants Begriff für das, was nur gedacht, nicht erkannt werden kann.  

Gegensatz zum Phaenomon (Erscheinung). Erläutert in Kapitel 7. 
Siehe auch: Ding an sich, intelligibler Charakter, Phaenomon

Ö
Öffentliche Philosophie
Philosophie als Kulturgut für ein breites Publikum - führt oft zu Ver-

einfachung und Mythenbildung. Kant ist Paradebeispiel. Analysiert in 
Kapitel 1.

Siehe auch: Lebenshilfe, getAbstract, Popularisierung

O
Opportunitätskosten des Kantianismus
Was kostet es uns, Kant zu folgen? Blockaden in Physik (Relativi-

tätstheorie), Ethik, Rationalitätsforschung. Bilanz im Fazit.
Siehe auch: Fazit, Moderne, Rationalitätsforschung

P
Pflicht
Zentralbegriff von Kants Ethik: das unbedingte moralische Sollen, 

das über persönliche Wünsche hinausgeht. Wurzelt in lutherischem 
Gehorsam. Kapitel 8.

Siehe auch: Pflichtethik, Gehorsam, Sittengesetz

Pflichtethik (Deontologie)
Moralphilosophie der Pflichten und Regeln, nicht der Folgen. 

Kants Ansatz. Kritisiert als lutherisch geprägt und empirisch wider-

308 | Anhang - Glossar



legt. Kapitel 8. Siehe auch: Kategorischer Imperativ, Deontologie, Konse-
quenzethik

Phaenomon (Erscheinung)
Das Erfahrungsobjekt, wie es uns erscheint - durch Anschauung 

und Verstand konstruiert. Gegensatz zum Noumenon. Zentral in Kapi-
tel 7. Siehe auch: Erscheinung, Noumenon, Ding an sich

Protestantische Moralität
Lutherisch geprägte Ethik des Gewissensgehorsams. Kants wahres 

Anliegen: nicht Aufklärung, sondern Rettung dieser Moral vor radika-
len Materialisten. Aufgedeckt in Kapitel 6, 8, 9.

Siehe auch: Theonomie, Gehorsam, Gottes-Bias

Ptolemäischer Rückfall
Buchthese: Kants angebliche „kopernikanische Wende” ist in Wahr-

heit ein Rückfall in eine subjektzentrierte, weltferne Position - wie Pto-
lemäus die Erde ins Zentrum stellte. Kritisiert in Kapitel 7.

Siehe auch: Kopernikanische Wende, Solipsismus, Idealismus

Q
Quantenmechanik
Moderne Physik durch die Kants Deduktionen und sein Kategori-

enkonzept ad absurdum geführt wurden. Beispiel dafür, wie Kant mo-
dernes Denken blockiert. Erwähnt im Fazit.

Siehe auch: Relativitätstheorie, Opportunitätskosten

R
Radikalaufklärung
Strömung der Aufklärung (Holbach, Diderot u.a.), die materialis-

tisch, religionskritisch und demokratisch dachte. Kant grenzt sich ab, 
um Religion zu retten. Kontrast in Kapitel 3, 6.

Siehe auch: Holbach, Diderot, Theonomie

309



Rassismus (bei Kant)
Kant ordnet Menschen nach „Vernunftkompetenz” hierarchisch: 

Weiße Europäer an der Spitze, andere als minderwertig. Folge seines 
Gottes-Bias. Kritisiert in Kapitel 9. 

Siehe auch: Anthropologie, Vernunftkompetenz, Gottes-Bias

Rationalität / Rationalitätsforschung
Moderne Forschung zu Denken, Urteilen und Entscheiden (z.B. 

Stanovich). Zeigt: „Vernunft“ erweist sich als „Mechanismus“ auf der 
Basis der Gehirntätigkeit beispielsweise von Säugetieren. Kant hielt 
sie für eine von allem Materiellen losgelöste Reflexions-Kompetenz. 
Erläutert in Kapitel 4, 8, Fazit.

Siehe auch: Bunge, Stanovich, Opportunitätskosten

Raum und Zeit (als Anschauungsformen)
Kants These: Raum und Zeit sind keine Eigenschaften der Welt, 

sondern Formen unserer Wahrnehmung - Zentral in Kapitel 7.
Siehe auch: Anschauung, transzendentale Ästhetik

Relativitätstheorie
Einsteins moderne Physik widerlegt Kants absolute Raum- und 

Zeitvorstellungen. Beispiel für Opportunitätskosten des Kantianis-
mus. Erwähnt im Fazit.

Siehe auch: Quantenmechanik, Opportunitätskosten

Rezeptivität
Empfänglichkeit der Sinne für Sinnes-Eindrücke. In Kants Erkennt-

nismodell Gegenstück zur Spontaneität des Verstandes. Teil von 
Kants Erkenntnismodell. Erklärt in Kapitel 7.

Siehe auch: Sinnlichkeit, Spontaneität, Apprehension

S
Säkularer Humanismus
Weltanschauung, die Moral ohne Religion begründet. Im Buch als 

Alternative zu Kants theologisch geprägter Ethik vorgeschlagen. Ka-
pitel 9, Fazit, Epilog.

Siehe auch: Menschenrechte, Gottes-Bias, Theonomie

310 | Anhang - Glossar



Sittengesetz
Kants Ausdruck für das moralische Gesetz, das unbedingt gilt. 

Identisch mit dem Kategorischen Imperativ. Kern seiner praktischen 
Philosophie. Kapitel 8. 

Siehe auch: Kategorischer Imperativ, Faktum der Vernunft, Pflicht

Solipsismus / Solipsistischer Idealismus
Extreme Position: Nur das eigene Bewusstsein ist eine sichere Wis-

sensquelle, die Wahrnehmung der Außenwelt ist Illusion. Kants Tran-
szendental-Philosophie führt in eine Variante des Solipsismus. 
Kritisiert in Kapitel 7.  

Siehe auch: Idealismus, Subjektzentrierung, ptolemäischer Rückfall

Spontaneität
Selbsttätigkeit des Verstandes, der aktiv Objekte der Erfahrung 

„schafft“ (nicht passiv etwa per Wahrnehmung „empfängt“). Gegen-
stück zur Rezeptivität. Teil von Kants Erkenntnismodell. Kapitel 7. 

Siehe auch: Verstand, Rezeptivität, Kategorien

Staatslehre (bei Kant)
Kants politische Philosophie: autoritär, gehorsamsfordernd, de-

mokratiefeindlich. Kein Widerstandsrecht gegen Obrigkeit. Analy-
siert in Kapitel 10. 

Siehe auch: Autoritarismus, Demokratie, Despotismus, Widerstands-
recht

Strafrecht (bei Kant)
Kant vertrat eine strenge Vergeltungstheorie: Strafe diene nicht der 

Besserung oder Abschreckung, sondern sei Pflicht um der Gerechtigkeit 
willen. Fritz Bauer kritisierte diese Position scharf. Analysiert in Kapitel 
10. 

Siehe auch: Vergeltungsstrafe, Fritz Bauer, Autoritarismus

Subjektive Deduktion
Der dritte Schritt in Kants Begründung der Kategorien (und des Sit-

tengesetzes): Wie werden die abstrakten Begriffe tatsächlich auf un-
sere Erfahrung (bzw. das Sittengesetz auf unser Handeln) ange-
wandt? Kapitel 7, 8. 

Siehe auch: Deduktion, Einbildungskraft, Achtung

311



Subjektzentrierung
Die für Kant typische Perspektive, alles vom erkennenden oder 

handelnden Subjekt her zu denken. Im Buch wird kritisiert, dass dabei 
die Außenwelt und die Gesellschaft aus dem Blick geraten. Kritisiert in 
Kapitel 7. 

Siehe auch: Kopernikanische Wende, Solipsismus, ptolemäischer 
Rückfall

Synthesis
Bei Kant: die Tätigkeit des Verstandes, verschiedene Eindrücke zu 

einer Einheit zusammenzufügen. Ohne Synthesis gäbe es laut Kant 
keine Erfahrung. Erklärt in Kapitel 7.

Siehe auch: Kategorien, Apprehension, figürliche Synthesis

T
Theonomie
Die Unterordnung der Moral unter religiöse Vorgaben. Im Buch 

wird gezeigt, dass Kants Philosophie trotz ihres Autonomie-An-
spruchs letztlich „theonom” ist - sie rettet die Religion, statt sie zu kriti-
sieren. Analysiert in Kapitel 3, 6, 9. 

Siehe auch: Gottes-Bias, protestantische Moralität, Radikalaufklä-
rung

Theologische Falle
Ausdruck des Buches für die versteckten religiösen Annahmen in 

Kants Philosophie, die sein System verzerren. Analysiert in Kapitel 9.
Siehe auch: Gottes-Bias, Hoffnungspostulat, Theonomie

Transzendental
Kants Fachausdruck: betrifft die Bedingungen der Möglichkeit von 

Erkenntnis (nicht die Erkenntnis selbst). Zentraler Begriff in Kants kriti-
scher Philosophie. Durchgehend in Teil II.

Siehe auch: a priori, Metaphysik, Kategorien

312 | Anhang - Glossar



Transzendentale Deduktion
Zweite Stufe von Kants Beweisverfahren: Warum gelten Kategori-

en / das Sittengesetz objektiv für alle? Antwort: weil Erkenntnis / Mo-
ral sonst unmöglich wäre. Kapitel 7, 8.

Siehe auch: Deduktion, Faktum der Vernunft, objektive Gültigkeit

Transzendentaler Gegenstand X
Kants Ausdruck für den sich von selbst „aufdrängenden“ Gedan-

kens eines „Dritten nicht existendendes Dings“, das unserer Erkennt-
nis vorausgeht. Zeigt die Probleme seines subjektiven Solipsismus. 
Erklärt in Kapitel 7.

Siehe auch: Ding an sich, Grenzbegriff, Erscheinung

Transzendental-Philosophie
Kants Bezeichnung für seine eigene Philosophie, die nicht die Ge-

genstände selbst, sondern die Bedingungen ihrer Erkenntnis unter-
sucht. Erläutert in Kapiteln 4 bis 7. 

Siehe auch: Kant, Noumena, Kopernikanische Wende, Solipsismus, 
Idealismus

Triebfeder
Was uns zum Handeln motiviert. Bei hypothetischen Imperativen: 

Lust/Neigung. Beim Kategorischen Imperativ: Achtung vor dem Ge-
setz. Behandelt in Kapitel 8.

Siehe auch: Achtung, Neigungen, Motivation

U
Universalisierung
Verallgemeinerung: Prüfung, ob eine persönliche Handlungsregel 

(Maxime) zum allgemeinen Gesetz taugt. Kern des Kategorischen Im-
perativs. Erklärt in Kapitel 8.

Siehe auch: Kategorischer Imperativ, Maxime

Unmündigkeit (bequeme)
Kants berühmte Diagnose: Menschen lassen andere für sich den-

ken. Das Buch zeigt: Kant selbst ist zur Denkprothese geworden, die 
Unmündigkeit fördert. Prolog, Kapitel 1.

Siehe auch: Aufklärung, Denkprothese, Mündigkeit

313



Urteilskraft
Das Vermögen, das Besondere unter das Allgemeine zu ordnen 

(z.B. einen einzelnen Fall unter ein Gesetz). Bei Kant ein zentrales Ver-
mögen zum Schaffen von Erfahrungsdingen. Erläutert in Kapitel 4 - 7. 

Siehe auch: Kategorien, metaphysische Deduktion, Verstand

V
Vergeltungsstrafe
Strafe als moralische Pflicht zur Wiederherstellung von Gerechtig-

keit - unabhängig von Besserung des Täters. Kants rigorose Position, 
von Fritz Bauer kritisiert. Kapitel 10.

Siehe auch: Strafrecht, Fritz Bauer, metaphysische Falle

Vernunft (bei Kant)
Das höchste Erkenntnisvermögen, das über den Verstand hinaus-

geht und nach dem Unbedingten fragt. Kant unterscheidet „theoreti-
sche Vernunft” (Erkenntnis) und „praktische Vernunft” (Moral). Im 
Buch wird kritisiert, dass Kant die Vernunft zur Herrschaftsinstanz 
überhöht. Im Buch durchgehend kritisiert.

Siehe auch: Diktatur der Vernunft, theoretische/praktische Vernunft

Vernunftkompetenz
Kants Maßstab für den moralischen Wert einer Person. Problema-

tisch: Er ordnet Menschen rassistisch nach angeblicher Vernunftfä-
higkeit. Kritisiert in Kapitel 9. 

Siehe auch: Anthropologie, Rassismus, Gottes-Bias

Vernunftkritik
Projekt der Kritik der reinen Vernunft: Prüfung, was Vernunft leisten 

kann und wo ihre Grenzen liegen. Ambivalent zwischen Aufklärung 
und neuerlicher Dogmatisierung. Teil II (Kapitel 4-7).

Siehe auch: Kritik der reinen Vernunft, Aufklärung, Metaphysik

Verstand
Bei Kant: das Vermögen, Begriffe zu bilden und Urteile zu fällen. 

Der Verstand ordnet die Sinnlichkeit mithilfe der Kategorien. Er steht 

314 | Anhang - Glossar



zwischen der Rezeptivität (Fähigkeit, Eindrücke zu empfangen) und 
der Vernunft (die nach dem Unbedingten fragt). Zentral in Kapitel 7.

Siehe auch: Kategorien, Synthesis, Spontaneität

W
Widerstandsrecht
Das Recht der Bürger, sich gegen Unrecht der Obrigkeit zu wehren. 

Kant lehnte jedes Widerstandsrecht kategorisch ab - selbst gegen ty-
rannische Herrscher. Im Buch als Beleg für seinen Autoritarismus an-
geführt. Kritisiert in Kapitel 10.

Siehe auch: Staatslehre, Gehorsam, Autoritarismus

Wille (Voluntas)
Reine praktische Vernunft in ihrer gesetzgebenden Funktion. Gibt 

das moralische Gesetz vor. Quelle der Autonomie. Unterschieden von 
Willkür. Erklärt in Kapitel 8.

Siehe auch: Willkür, Autonomie, Sittengesetz

Willkür (Arbitrium)
Wahlvermögen, das zwischen verschiedenen Handlungs-Alterna-

tiven entscheidet. Wird von Neigungen beeinflusst, soll aber dem Wil-
len (Sittengesetz) folgen. Erklärt in Kapitel 8.

Siehe auch: Wille, Begehrungsvermögen, Freiheit

Z
Zeit - Siehe Raum und Zeit

Zukunft jenseits der Diktatur der Vernunft
Vision des Buches: säkulare, empirisch informierte, selbstkritische 

Rationalität statt Kant-Dogmen. Aufruf zu eigenständigem Denken. 
Epilog und Fazit.

Siehe auch: Epilog, Mündigkeit, säkularer Humanismus

315



Zweck an sich
Kants Formel: Menschen dürfen nie nur als Mittel, sondern müssen 

immer auch als Zweck behandelt werden. Klingt gut, gilt bei ihm aber 
nur für vernunftbegabte Männer (= weiße Europäer) und in seinem 
Staatsrecht für eine gesellschaftliche Elite mit Staatsbürgerstatus. Ka-
pitel 8, 9, 10. 

Siehe auch: Menschenwürde, Rassismus, Kategorischer Imperativ

316 | Anhang - Glossar



317



Über den Autor

Zur Qualifikation und methodischen Grundlage des
Buches

Die Motive für dieses Buch: Eine Lücke in der Kant-Rezeption 
schließen

Dieses Anhang-Kapitel dient dazu, Leserinnen und Lesern, die mit den 
Feinheiten der universitären Philosophie und verwandter Disziplinen 
nicht vertraut sind, faktenbasierte Anhaltspunkte zur Beurteilung der 
Qualifikation des Autors Heinz W. Droste zu geben. 

Heinz W. Droste reagierte mit dem vorliegenden Buch auf die Lü-
cke in aktuellen Debatten. Der Anstoß kam durch eine Analyse der 
umfangreichen Berichterstattung und Publikationen zum 300. Ge-
burtstag Immanuel Kants im Jahr 2024. Droste stellte fest, dass diese 
Beiträge ignorierten, was seit den 1980er Jahren in den empirischen 
Wissenschaften - etwa in Kognitionspsychologie, Neurowissenschaf-
ten und Verhaltensforschung - zur Erforschung menschlichen Den-
kens, Handelns und Entscheidens geschehen ist. Ebenso fehlte eine 
Auseinandersetzung mit der Geschichtsforschung zur Aufklärung 
des 18. Jahrhunderts, die Kants Ideen in einem breiteren historischen 
und wissenschaftlichen Kontext beleuchtete. Stattdessen dominier-
ten traditionelle Interpretationen, die moderne empirische Befunde 
vernachlässigen. Droste sah hier eine Chance, Philosophie mit aktuel-
lem Wissen zu konfrontieren, um eine realistischere und faktenbasier-
te Sicht zu ermöglichen. Dieses Motiv unterstreicht seine Absicht, 
Kant nicht isoliert zu betrachten, sondern als Teil eines lebendigen 
Diskurses zwischen Philosophie und empirischer Wissenschaft.

Die Herangehensweise: Kant "von innen" realistisch analysieren

Drostes Methode zeichnet sich durch einen „realistischen Ansatz von 
innen“ aus, der sich von herkömmlichen hermeneutischen Traditionen 
abhebt. Statt sich primär auf die „überbordende“ akademische Rezep-
tion Kants zu stützen - wie etwa den Neukantianismus oder andere ein-
flussreiche philosophische Richtungen -, geht er direkt auf Kants 

318 | Anhang - Über den Autor



Originaltexte ein. Er liest diese wortwörtlich und analysiert sie im Kon-
text moderner empirischer Wissenschaften. Dabei konfrontiert er 
Kants Konzepte - etwa zu Anthropologie, Ethik, Evolution, Werturteilen 
oder Naturwissenschaften - mit aktuellen Fakten aus Bereichen wie Ko-
gnitionsforschung und Neurowissenschaften. Dieser Ansatz vermei-
det eine bloße literarisch-hermeneutische Auslegung und priorisiert 
stattdessen eine faktenbasierte Bewertung: Wie halten Kants Ideen 
stand, wenn diese mit evidenzbasiertem Wissen abgeglichen werden? 

Biografischer Hintergrund des Autors

Droste betont, dass sein fokussiertes Interesse in der Schullektüre ge-
legt wurde, etwa durch Kants „Einleitung in die Logik“, die er zur Vorbe-
reitung seines Abiturs durcharbeitete. Sein Studium verstärkte dies 
durch Fächer wie analytische angloamerikanische Philosophie, prakti-
sche Philosophie, Wissenschaftsphilosophie, Logik sowie Metamathe-
matik. Er integriert soziologische Perspektiven, etwa von Max Weber 
über Talcott Parsons bis Richard Münch, der von einem „Kantianischen 
Kern“ in der soziologischen Theorie spricht. Diese interdisziplinäre Her-
angehensweise macht Drostes Analyse zu einer Brücke zwischen Kants 
Texten und zeitgenössischer Wissenschaft.

Akademischer Hintergrund im Fach Philosophie: Studium an der 
Heinrich-Heine-Universität Düsseldorf

Drostes „philosophische Qualifikation“ wurzelt in seinem Studium am 
philosophischen Institut der heute als „Heinrich-Heine-Universität“ „fir-
mierenden“ Düsseldorfer Universität in den 1980er Jahren, das unter 
der Leitung von Alwin Diemer und Lutz Geldsetzer stand. Dieses Insti-
tut war zu jener Zeit für seine hohe Qualität in methodischer und wis-
senschaftsphilosophischer Ausbildung bekannt. Diemer und Geldset-
zer bauten es mit einem Fokus auf interdisziplinäre Verbindungen zwi-
schen Philosophie, Natur- und Geisteswissenschaften auf. Hervorzuhe-
ben ist die verpflichtende Logik-Ausbildung im Grundstudium sowie 
der spezialisierte Fachbereich für Wissenschaftstheorie im philosophi-
schen Institut. Zusammen gründeten die beiden Professoren Diemer 

319



und Geldsetzer das „Journal for General Philosophy of Science“, das Stu-
dierenden direkten Zugang zu aktuellen fachlichen Debatten bot. 
Die curriculare Ausrichtung der Philosophie-Ausbildung umfasste 
Grundlagen- und Bereichsdisziplinen wie Metaphysik, Ontologie, Er-
kenntnistheorie und praktische Philosophie sowie einen systemati-
schen Blick auf die Philosophie anderer Kulturen. Alwin Diemer, ein 
renommierter Wissenschaftstheoretiker, prägte die Ausrichtung des 
philosophischen Instituts durch seinen phänomenologischen und 
transzendentalen Ansatz. Diese Umgebung ermöglichte Droste eine 
fundierte Auseinandersetzung mit Kant, die über bloße Textanalyse 
hinausging und seine methodische Kompetenz in Wissenschaftsphilo-
sophie schulte. 

Absolventen des Düsseldorfer Philosophie-Instituts verfügten 
über eine solide methodische und theoretische Qualifikation, die sie 
für die Arbeit an wissenschaftsphilosophischen, logischen und inter-
disziplinären Fragestellungen ausstattete.

Professor Lutz Geldsetzer war Gutachter von Drostes Dissertation, 
die den Zusammenhang zwischen soziologischer Handlungstheorie 
und Kants Transzendental-Philosophie untersuchte. Geldsetzer be-
wertete insbesondere Drostes Kant-Interpretation und wissen-
schaftstheoretische Überlegungen positiv ( „beachtliches Niveau der 
philosophischen Argumentation im Detail … Der Verfasser zeigt sich 
über weite Strecken bestens vertraut auch mit Subtilitäten des Kanti-
schen Werkes, darüber hinaus mit der Philosophie Whiteheads, mit der 
modernen Universaliendiskussion in der Wissenschaftstheorie, mit der 
transzendentalpragmatischen Philosophie Apel’s in Anwendung auf die 
Kantische Ding-an-sich-Problematik und nicht zuletzt auch mit der Wis-
senschaftstheorie des kritischen Rationalismus Poppers und Alberts …‘“). 

Soziologische Expertise 

Drostes soziologische Qualifikation wurde am soziologischen Institut 
der Universität Düsseldorf unter Richard Münch erworben, der von 
1976 bis 1995 dort als Lehrstuhlinhaber tätig war und heute als einer der 
bedeutendsten deutschen Soziologen seiner Generation gilt. 

Die Besonderheit von Drostes soziologischer Ausbildung lag in der 
frühen und kontinuierlichen Einbindung in das Soziologische Institut 

320 | Anhang - Über den Autor



als studentischer Mitarbeiter vom Grundstudium an. Die enge Zusam-
menarbeit mit Münch konzentrierte sich auf soziologische Theorie mit 
Schwerpunkt auf internationale politische Kultur und den amerikani-
schen Systemfunktionalismus. Münch war ein führender Vertreter und 
Weiterentwickler des systemtheoretischen Ansatzes des bedeutenden 
amerikanischen Soziologen Talcott Parsons und unterhielt intensive 
Verbindungen zur amerikanischen soziologischen Forschung, ein-
schließlich Gastprofessuren an der UCLA (University of California, Los 
Angeles) und Mitherausgeberschaft bei renommierten internationa-
len Fachzeitschriften.

Die Ausbildung unter Münch vermittelte vertiefte Kenntnisse des 
amerikanischen Strukturfunktionalismus, Routine in der Anwendung 
komplexer theoretischer Modelle auf empirische und historische Fra-
gen sowie methodische Kompetenz im Umgang mit interdisziplinä-
ren und theoriegeleiteten Forschungsdesigns. Von Relevanz für die 
Kant-Analyse ist Münchs eigene intensive Beschäftigung mit den Par-
allelen zwischen soziologischer Handlungstheorie und Kants Tran-
szendental-Philosophie, die Gegenstand von Drostes Dissertation 
war.

Psychologie, gesellschaftliches Kommunikationsmanagement 
und Forschung

Heinz W. Droste hat im Rahmen seines Studiums der Soziologie und 
Philosophie an der Universität Düsseldorf ebenfalls Psychologie be-
legt. Sowohl in seiner Magisterprüfung als auch bei der Promotion ließ 
er sich in zentralen Bereichen der Sozialpsychologie, Psychotherapie 
sowie  Intelligenz- und Kreativitätsforschung prüfen. 

An diese theoretische Fundierung schloss Droste berufsbeglei-
tend zwei praktisch orientierte psychologische Qualifikationen an. Er  
absolvierte am Kurt-Lewin-Institut der FernUniversität Hagen eine Aus-
bildung in Themenzentrierter Interaktion (TZI), die auf die Leitung 
und Moderation komplexer Gruppenprozesse sowie auf die balan-
cierte Berücksichtigung von Individuum, Gruppe und Aufgabe zielt. 
Ergänzend dazu durchlief er eine „Gestalt“-Ausbildung beim Verband 
für Kommunikationsberatung und Supervision unter Leitung von Kurt F. 
Richter, durch die er seine Kompetenzen in individueller Beratung, Re-

321



flexion beruflicher Rollen und psychologischer Prozessbegleitung 
vertiefte.

Beruflich etablierte sich Droste als Kommunikationsprofi mit 
Schwerpunkt auf strategischer Unternehmens- und Organisations-
kommunikation. Nach Stationen in spezialisierten Beratungs-Gesell-
schaften war er 1990 Mitbegründer der PR-Akademie Wiesbaden, die 
später in die Deutsche Akademie für Public Relations (DAPR) überführt 
wurde. In seiner weiteren Laufbahn betreute er internationale Klien-
ten aus Industrie, Energiewirtschaft, Technologie und Medien - zu 
Themen wie gesellschaftliche Risiken, Umwelt- und Entsorgungsfra-
gen oder Kapitalmarktkommunikation. Ein wiederkehrender Fokus 
lag dabei auf der Konzeption und Moderation öffentlicher Dia-loge in 
konfliktträchtigen Themenfeldern.

Auf Basis des in den 1950er Jahren am Department of Social Relati-
ons der Harvard University entwickelten AGIL-Schemas (Talcott Par-
sons) und des von Robert F. Bales konzipierten SYMLOG-Ansatzes
entwickelte Droste ein eigenes Beratungs- und Analyseinstrument für 
Organisations- und Kommunikationsprozesse. Dieses Instrument wird 
nicht nur in Beratungsprojekten eingesetzt, sondern wurde im Rah-
men empirischer Studien in Kooperation mit universitären Partnern - 
beispielsweise des Soziologischen Instituts der Otto-Friedrich-Uni-
versität Bamberg - systematisch geprüft und optimiert. Die dabei 
durchgeführten Untersuchungen zu Innovationsprozessen mittel-
ständischer Technologieunternehmen liefern eine zusätzliche Evi-
denzbasis für die Anwendbarkeit und Validität von Drostes Ansatz im 
Schnittfeld von Soziologie, Psychologie und praktischer Kommunika-
tionsberatung.

Wissenschaftsphilosophische Vertiefung durch Mario Bunge

Eine weitere Dimension von Drostes philosophischer Qualifikation 
stellt der kontinuierliche Austausch mit Mario Bunge (1919-2020) dar, ei-
nem der bedeutendsten Wissenschaftsphilosophen des 20. und 21. 
Jahrhunderts. Dieser zwölfjährige Dialog (2007-2019) mit dem an der 
McGill University „beheimateten“ argentinisch-kanadischen Philoso-
phen und Physiker umfasste die systematische Diskussion von Buch-
projekten und wissenschaftstheoretischen Fragen gesellschaftlicher 
Kommunikation.

322 | Anhang - Über den Autor



Bunge, Autor von über 80 Büchern und 500 Aufsätzen, dessen achtbän-
diges „Treatise on Basic Philosophy“ (1974-1989) als eine der umfas-
sendsten systematischen Philosophien der Moderne gilt, war 
international hochdekoriert (Prince of Asturias Award 1982, Ludwig von 
Bertalanffy Award in Complexity Thinking 2014, 19 Ehrendoktorwür-
den, Aufnahme in die "AAAS Science Hall of Fame" 2011). Seine Philoso-
phie kombiniert wissenschaftlichen Realismus, Systemismus, 
Materialismus und Emergentismus zu einem kohärenten Ansatz, der 
Semantik, Ontologie, Epistemologie, Wissenschaftsphilosophie und 
Ethik integriert.

Der kontinuierliche Austausch mit Bunge mündete in Drostes Ver-
öffentlichung "Turn of the Tide - Gezeitenwechsel: Einführung in Mario 
Bunges exakte Philosophie" (2015), die Mario Bunge in seiner Autobio-
graphie „Between two worlds. Memoirs of a Philosopher-Scientist“ (2016) 
als „both clear and faithful“ ( „sowohl verständlich als auch treffend“) be-
urteilte.

Expertise in der Diskussion der Rationalitätsforschung

Eine weitere Säule von Drostes interdisziplinärer Qualifikation bildet 
seine intensive Auseinandersetzung mit der aktuellen psychologi-
schen Forschung - insbesondere der aktuellen Kognitions- und Rationa-
litätsforschung. Diese Kompetenz manifestiert sich in seiner 
systematischen Einarbeitung in die Heuristics-and-Biases-Tradition, 
das CART/RQ-Framework und Dual-/Tripartite-Prozessmodelle sowie 
deren Integration mit neurowissenschaftlichen Erkenntnissen.

Von Bedeutung ist der von Droste geführte Austausch mit Keith E. 
Stanovich, dem Begründer des Konzepts des Rationalitäts-Quotienten 
und Entwickler des Comprehensive Assessment of Rational Thinking 
(CART). Stanovich gilt als einer der führenden Kognitionspsychologen 
seiner Generation und hat maßgeblich zur Entwicklung der modernen 
Rationalitätsforschung beigetragen.

Dieser Austausch mündete in Drostes Publikation "Entfessele Dein 
bestes Denken! RQ - Rationalitäts-Quotient - Die Vermessung der Ver-
nunft" (2022). 

323



Fazit

Die dargestellten Qualifikationen belegen eine breite und interdiszipli-
näre Ausbildung, die Droste in die Arbeit am vorliegenden Buch einge-
bracht hat. 

Die Kombination aus:

» einer langjährigen Auseinandersetzung mit den drei Kritiken Imma-
nuel Kants

»  ergänzt durch eine methodisch strenge philosophische Grundausbil-
dung mit Schwerpunkt auf Wissenschaftstheorie und Logik

» einer fundierten Expertise in Handlungstheorie, Sozialpsychologie, 
Systemfunktionalismus und Kommunikationsforschung

» einem Wissenschafts-philosophischen Dialog mit einem der bedeu-
tendsten Denker des 20. und 21. Jahrhunderts

» einem vertieften Einblick in internationale Rationalitätsforschung 
der letzten Jahrzehnte

schafft die notwendigen Voraussetzungen für eine fachkompetente 
Analyse von Kants Werk unter Berücksichtigung des gegenwärtigen 
Standes der empirischen Wissenschaften. 

324 | Anhang - Über den Autor



Kant auf dem Prüfstand:
Hilft uns dieser Philosoph heute wirklich weiter? Immanuel Kant 
ist omnipräsent - in Festreden, Schulen und Talkshows gilt er als 
der „Leuchtturm der Aufklärung". Doch passt sein Weltbild noch 
in unsere moderne Zeit der Neurowissenschaften, der Künst­
lichen Intelligenz und der globalen Vernetzung?
Heinz W. Droste räumt mit den Legenden rund um den Königs­
berger Denkerauf. Mit präzisen analytischen Werkzeugen und 
einer Prise Ironie zeigt er, dass viele unserer Vorstellungen über 
Kant auf Mythen beruhen: War er wirklich der Vordenker der 
Freiheit - oder begründete er eher eine „Diktatur der Vernunft"?
Droste macht philosophischen Diskurs lebendig und stellt die 
unbequeme Frage, ob Kants Erbe uns heute eher blockiert als 
befreit. Eine Einladung an alle, die Philosophie nicht bloß 
bewundern - die genau verstehen wollen, wie philosophische 
Konzepte Denken in unserem Alltag verengen, aber auch 
erweitern können.

Zum Autor:
Dr. Heinz W. Droste ist promovierter Soziologe, Psychologe und 
Philosoph. Er verbindet vertiefte Textanalyse mit einer wissen­
schaftlichen Perspektive. Seine Arbeit zeichnet sich durch den 
Mut aus, festgefahrene Denkmuster zu hinterfragen und inter­
disziplinäre Erkenntnisse aus der Kognitionsforschung und 
Soziologie in die kulturelle Debatte einzubringen.


